J.LACAN gaogoa <>

XV- L'acte psychanalytique
version rue CB note

28 Février 1968 (séminaire fermé)

(p181->) Quelqu'un qui, déja alerté la derniére fois par les soins de M. Charles Melman qui avait
bien voulu la derniére fois tenir la place ici pour le séminaire fermé de la fin janvier, s'est trouvé par
lui sollicité, et de facon d'autant plus légitime que Jacques Nassif, dont il s'agit, a bien voulu faire
pour le Bulletin de 1'Ecole freudienne le résumé de mon séminaire de 1'année derniére, celui sur La
logique du fantasme. Il a bien voulu répondre a cet appel qui consistait a lui demander s'il n'y avait
pas quelque chose a dire ou a interroger, ou a présenter, qui donne une idée de la facon dont il
entend le point ot nous en sommes venus cette année.

Je lui sais tout a fait gré d'avoir bien voulu donner cette réponse, c'est-a-dire préparer quelque chose
qui va servir d'introduction a ce qui va se dire aujourd'hui.

Déja je puis dire en quel sens ceci m'apporte satisfaction; d'abord pour le pur et simple fait qu'il a
préparé ce travail, qu'il I'a préparé d'une facon compétente, étant parfaitement au fait de ce que j'ai
dit I'année derniére ; et puis il se trouve que, de ce travail, ce qu'il a extrait, je veux dire ce qu'il a
mis en valeur, ce qu'il a isolé par rapport au contenu de ce que j'ai dit 'année derniere, c'est a
proprement parler le réseau logique et surtout son importance, son accent, sa signification dans ce
qui est peut-étre défini, indiqué comme l'orientation de mon discours, enfin sa visée, sa fin, pour
dire le mot.

Que nous soyons précisément au point ou, dans cette élaboration, cette

question que je pose sur l'acte analytique qui se présente comme quelque chose de profondément
impliquant pour chacun de ceux qui ici m'écoutent au titre d'analystes, nous en arrivons justement a
ce point ou je vais mettre un accent plus fort encore que (p182->) celui qui a été mis jusqu'ici
justement pour ne pas, simplement, sur ce quelque chose qui peut s'entendre d'une certaine facon
comme : « en toute chose il y a une logique », personne ne sait bien ce que cela veut dire. Dire qu'il
y a la une logique interne a quelque chose, on serait la simplement a chercher la logique de la chose,
c'est-a-dire que le terme « logique » serait 1a mis en usage d'une facon en quelque sorte
métaphorique, non, ce n'est pas tout a fait cela a quoi nous en venons; et, la derniére fois, au terme
de mon discours, il y en avait l'indication dans cette affirmation certainement audacieuse - et dont je
ne m'attends pas a I'avance qu'elle trouve écho, résonance j'espére, au moins sympathie dans 1'oreille
de tel ou tel de ceux que je peux avoir dans mon auditoire, ici présents au titre de logiciens - enfin
ce que j'ai indiqué c'est ceci : c'est qu'il devait y avoir (et, bien sfir, j'espére me montrer en état
d'apporter dans ce sens quelque argument) quelque relation, quelque possibilité méme de définir
comme telle la logique, la logique au sens précis du terme, a savoir cette science qui s'est élaborée,
précisée, définie en disant « se définir », cela ne veut pas dire qu'elle se soit définie du premier pas,
du premier coup; disons tout au moins que peut-étre est-ce sa propriété qu'elle ne puisse sans doute
a proprement parler s'établir que d'une déja trés articulée définition. C'est bien pourquoi, en effet, on
ne commence, a proprement parler, a la distinguer qu'avec Aristote et qu'on a déja, d'ores et déja, le
sentiment qu'elle est portée d'emblée a une sorte de perfection, qui n'exclut pas quand méme qu'il y
a eu de tres sérieux décalages, décrochages méme qui, en quelque sorte, nous permettront
d'approfondir ce dont il s'agit.



J'ai posé l'autre jour qu'il y avait peut-étre une définition a laquelle personne n'avait jamais songé
jusqu'a présent et que nous essaierons de formuler de facon tout a fait précise, qui pourrait
s'articuler autour de ceci que ce que, par la logique, « on » essaie - c'est bien ce « on », aussi, qui ici
méritera d'étre retenu et, en quelque sorte, signalé d'une parenthése comme point a élucider pour la
suite - est quelque chose qui serait de 1'ordre de quoi? de la maitrise ou du débarras (c'est
quelquefois la méme chose) a 1'endroit précisément de ce qu'ici nous pointons dans notre pratique a
nous, analystes, comme le sujet supposé savoir, un champ de la science qui aurait précisément pour
fin - et méme ici il ne serait pas trop de dire pour objet car le mot « objet » ici prend toute son
ambiguité - d'étre interne a l'opération elle-méme, disons-le tout de suite, d'exclure, de quelque
chose pour-(p183->)tant non seulement d'articulable mais d'articulé, d'exclure comme tel le sujet
Supposé savoir.

C'est une idée de le définir ainsi qui ne peut évidemment venir qu'a partir du point ot nous en
sommes, tout au moins nous en sommes je vous ai suffisamment habitués de poser la question
comme ¢a, a savoir, a vous apercevoir que dans la psychanalyse, et c'est vraiment la le seul point
vif, le seul neeud, la seule difficulté, le point qui a la fois distingue la psychanalyse et la met
profondément en question comme science, c'est justement cette chose qui, d'ailleurs n'a jamais été a
proprement parler critiquée, accrochée comme telle, c'est a savoir que ce que le savoir construit, ca
ne va pas de soi, quelqu'un le savait avant.

Chose curieuse, la question parait superflue partout ailleurs dans la science. Il est bien clair que ceci
tient a la facon dont cette science elle-méme s'est originée. Vous verrez que, dans ce que va vous
dire tout a I'heure M. Nassif, il y a le repérage précis du point ou, en effet, on peut dire que c'est
ainsi que la science s'est originée.

Seulement c'est, a suivre ce que j'articule, précisément ce qui, pour la psychanalyse, n'est pas ainsi
institué, la question propre de la psychanalyse celle qui constitue, ou tout au moins autour de quoi
s'institue ce point obscur et que nous essayons cette année de mettre dans un certain éclairage, 1'acte
psychanalytique.

En d'autres termes, il n'est point possible de faire la moindre avancée, le moindre progrées quant a
cet acte lui-méme, car il s'agit de I'acte, c'est bien la le grave de ce discours que ¢a n'est point pensée
sur l'acte, c'est discours qui s'institue a l'intérieur de l'acte et, si I'on peut dire, ce discours doit
s'ordonner de telle sorte qu'il ne puisse pas y avoir de doute qu'il ne s'articule pas autrement. C'est
bien la ce qu'il y a de plus difficile et de plus scabreux, et ce qui ne permet pas du tout de l'accueillir
a la facon dont sont accueillis en général les discours de philosophes, qui sont entendus d'une facon
qu'on connait bien, qui est celle-ci : qu'est-ce qu'on peut faire comme musique autour puisque apres
tout, le jour de I'examen, il faut bien mettre les philosophes aussi la ou ils sont, c'est-a-dire sur les
bancs de 1'école, c'est tout ce qu'on vous demande, c'est de la musique autour du discours du
professeur.

Mais je ne suis pas un professeur parce que juste-(p184->)ment je mets en question le sujet supposé
savoir. C'est justement ce que le professeur ne met jamais en question puisqu'il est essentiellement,
en tant que professeur, son représentant. Je ne suis pas en train de parler des savants ; je suis en train
de parler du savant au moment ou il commence a étre professeur.

Mon discours analytique d'ailleurs n'a jamais cessé d'étre dans cette position qui constitue justement
sa précarité, son danger, et aussi sa suite de conséquences. Je me souviens de la véritable
horrification que j'avais produite auprés de mon cher ami Maurice Merleau-Ponty quand je lui avais



expliqué que j'étais dans la position de dire certaines choses - qui maintenant sont devenues de la
musique, bien siir, mais qui au moment ou je les disais étaient tout de méme dites d'une certaine
facon, toujours dans ce biais; ce n'était pas parce que je n'avais pas encore posé la question comme
je la pose maintenant qu'elles n'étaient pas déja instituées réellement comme cela - et ce que je
disais sur la matiére analytique était ce qu'elle a toujours été, de nature telle que justement de passer
par ce clivage, cette fente qui lui donne ce caractere, a ce discours, tellement insatisfaisant parce
qu'on ne voit pas les choses bien rangées la, dans la construction positiviste, avec des étages, et ¢ca
monte en pointe, ce qui est évidemment bien reposant, ce qui répond a une certaine classification
des sciences qui est celle qui reste dominante dans les esprits de ceux qui entrent dans quoi que ce
soit, la médecine, la psychologie et autres emplois, mais ce qui n'est évidemment pas tenable a
partir du moment ot nous sommes dans la pratique psychanalytique.

Alors, comme cette sorte de discours a toujours engendré, bien siir, ce je ne sais quel malaise que
comporte qu'il ne soit point un discours de professeur, c'est cela qui entrainait en marge ces sortes
de bruissements, de murmures, de commentaires qui aboutissaient a des formules aussi naives que
celle-ci, ceci étant d'autant plus déconcertant qu'elles se produisaient dans la bouche de gens qui
devaient étre les moins naifs; le célébre pilier de comité de rédaction, comme ca, qui devrait quand
méme en savoir un bout sur ce qui se dit et ce qui ne se dit pas, qu'on obtienne de lui ce cri d'enfant,
que j'ai reproduit quelque part, a savoir «pourquoi est-ce qu'il ne dit pas le vrai sur le vrai? », c'est
évidemment assez comique et ¢ca donne un petit peu une idée de la mesure, par exemple, des
réactions diversement éprouvées, tourmentées, voire paniques, ou au contraire ironiques, que je
pouvais recueillir (p185->) - c'est en ces termes que je m'exprimais aupres de Merleau-Ponty - des
'apres-midi méme du jour ou je parlais; 1a, j'ai le privilege d'avoir cette ponction, cet
échantillonnage sur mon auditoire que ce soient des gens qui viennent sur mon divan pour m'en
communiquer le premier choc, de ce discours.

L'horrification, comme je 1'ai exprimé, qui s'est aussitot manifestée chez mon interlocuteur,
Merleau-Ponty en 1'occasion, est véritablement a soi tout seul significative de la différence qu'il y a
entre ma position dans ce discours et celle du professeur. Elle tient justement tout entiére a la mise
en question du sujet supposé savoir, car tout est la. Je veux dire que méme a prendre les positions
les plus radicales, les plus idéalistes, les plus phénoménologisantes, il n'en reste pas moins qu'il y a
une chose qui n'est pas mise en question, méme si vous allez au-dela de la conscience thétique,
comme on dit, si, a vous mettre dans la conscience non thétique, vous prenez ce recul vis-a-vis de la
réalité qui a l'air d'étre quelque chose de tout a fait subversif, bref si vous faites le pas
existentialiste, il y a une chose que vous ne mettez toujours pas en question, c'est a savoir si ce que
vous dites était vrai avant.

C'est justement la la question pour le psychanalyste, et le plus fort, c'est que n'importe quel
psychanalyste, je dirai le moins réfléchi, est capable de le sentir; tout au moins il va méme jusqu'a
'exprimer dans un discours par exemple auquel je faisais allusion la derniére fois ; le personnage
qui n'est certes pas dans mon sillage puisque justement il se croit obligé de I'exprimer en opposition
a ce que je dis, ce qui est vraiment comique car il ne pourrait méme pas commencer de |'exprimer
s'il n'y avait pas eu auparavant tout mon discours; c'est a cela que j'ai fait allusion en parlant de cet
article qui, au reste, fait partie d'un congres qui n'est pas encore sorti dans la Revue frangaise de
psychanalyse ou il paraitra sirement un jour.

Maintenant, apres cette introduction, vous allez voir que le discours de Nassif, auquel j'ajouterai ce
qui conviendra, va venir en son point destiné a rassembler ce qui a pu constituer I'essence de ce que



j'ai articulé I'année derniére comme logique du fantasme, au moment ou, précisément, mon discours
de cette année, cette présence de la logique - et non pas cette élaboration logique - cette présence de
la logique comme instance exemplaire qui, en tant qu'elle est expressément faite pour se débarrasser
du sujet - supposé savoir, peut-étre - et c'est ce que dans la suite de mon discours (p186->) de cette
année j'essaierai de vous montrer - nous donne le tracé, 1'indication d'un sentier en quelque sorte qui
est celui qui nous est prédestiné, ce sentier qu'en quelque sorte déja elle nous préfigurerait dans
toute la mesure ou ses variations, ses vibrations, ses palpitations, a cette logique, et précisément
depuis le temps, corrélatif du temps de la science - ce n'est pas pour rien - ou elle-méme s'est mise a
vibrer, a ne plus pouvoir rester sur son assiette aristotélicienne, la facon en somme, dont elle ne peut
pas se débarrasser du sujet supposé savoir, si c'est bien ainsi que nous devons interpréter la
difficulté de la mise au point de cette logique qu'on appelle logique mathématique ou logistique, il y
a la quelque chose dont nous pouvons trouver tracé pour la maniere dont la question se pose a nous
concernant ce qu'il en est de I'acte analytique, car c'est précisément a ce point, c'est-a-dire la ou
l'analyste doit se situer - je ne dis pas seulement se reconnaitre - en acte, se situer, c'est la que nous
pouvons trouver secours, du moins ainsi 1'ai-je pensé, de la logique, d'une fagon qui nous éclaire au
moins quant aux points sur lesquels il ne faut pas verser, il ne faut pas se laisser prendre a quelque
confusion concernant ce qui fait le statut du psychanalyste.

Je vous donne la parole.

-M. Nassif : je vous prie d'abord de m'excuser parce que vous ne vous attendiez sans doute pas, et
moi non plus d'ailleurs, a avoir a entendre parler un scribe, ce qui évidemment risque de le faire
balbutier beaucoup. Finalement j'ai été assez pressé moi-méme, et un scribe pressé risque de se faire
encore moins entendre, si bien que ce que je vais vous dire risque d'étre un peu trop écrit, mais écrit
aussi d'une part parce que je suis amené a répéter des choses que vous avez peut-étre tous déja
entendues, et pourtant qui risquent néanmoins de passer pour allusives. Enfin je suis pris dans cette
paraphrase, malgré moi, du discours de Lacan, et je voudrais pour commencer donc vous laisser sur
ces deux exergues que je tire d'/Edmond Jabes. Il fait dire a certains de ses rabbins imaginaires ces
deux choses a quelques pages d'intervalle : « Enfant, lorsque j'écrivis pour la premiere fois mon
nom, j'eus conscience de commencer un livre » ; et, plusieurs pages plus loin : " Mon nom est une
question, et ma liberté dans mon penchant pour les questions " .

Je crois que, s'il y a un discours possible sur la psychanalyse, il se situe entre ces deux mises en
question du nom. Il ne s'agit pas d'écrire un livre. Il ne s'agit pas simplement d'étre une question.

(p187->) Je crois que, si le séminaire de I'année derniére s'intitule " logique du fantasme ", c'est
parce qu'il tente de produire une nouvelle négation qui permette d'entendre et de situer la formule de
Freud : " L'inconscient ne connait pas la contradiction ".

Cette formule, il faut tout de suite le dire, est prise dans une préconception concernant les rapports
de la pensée au réel, qui faisait croire a Freud justement que ce qu'il articulait devait étre situé
comme une scene en decga de toute articulation logique.

Or la logique a laquelle Freud fait référence pour dire que la pensée n'applique pas ses lois se fonde
sur un schéma de I'adaptation a la réalité. C'est pour cela qu'il faut ébranler ce terme de
contradiction, et c'est ce qui a amené Lacan a cette autre formule : Il n'y a pas d'acte sexuel, ce qui
nécessite qu'une nouvelle négation soit produite, soit confrontée avec la répétition pour nous fournir
un concept de 'acte.

Ma premiere partie pourrait s'intituler justement : le theme de la négation.


ServeurG5
Texte souligné 

ServeurG5
Texte souligné 


Pour pouvoir isoler les différentes négations que le terme de contradiction recouvre - I'inconscient
ne connait pas la contradiction -, il est d'abord nécessaire de séparer ces domaines qui se
superposent en fait mais que seule la logique formelle permet de distinguer, a savoir la grammaire et
la logique.

La négation, au sens le plus courant, est celle qui fonctionne au niveau de la grammaire. Elle est
solidaire de l'affirmation « il y a un univers du discours » et sert justement a en exclure qu'il ne peut
pas se soutenir, dira-t-on, sans contradiction. Elle se donne a I'intuition, donc, dans l'image d'une
limite, et soutenue par le geste qui consiste a caractériser une classe par un prédicat, par exemple «
le noir » et a désigner des lors comme non joint au prédicat ce qui n'est pas noir.

Si ce qui est bati sur cette définition de la négation que Lacan appelle « négation complémentaire »
nous laisse au niveau de la grammaire, c'est qu'on s'octroie, sans méme le dire, un métalangage qui
permet de faire fonctionner la négation comme concept et comme intuition.

Mais il y a plus grave : sur cet usage de la négation se greffe toute une tradition dont Freud, aux
dires de certains, hériterait avec sa notion de moi, et qui lie les premiers pas de l'expérience au
fonctionnement, au (p188->) surgissement d'une entité autonome ; par rapport a celle-ci, ce qui
serait admis ou identifié serait appelé « moi », ce qui serait exclu ou rejeté pourrait s'appeler " non
moi "

Il n'en est rien, pour cette raison que le langage n'admet en aucune facon une telle complémentarité
et que ce que 'on prend ici pour une négation n'est autre que ce qui fonctionne dans la
méconnaissance a partir de quoi le sujet s'aliéne dans I'imaginaire, le narcissique.

Cette seconde négation de la méconnaissance y instaure un ordre logique perverti, et tres
précisément en effet ce qu'il intitule le fantasme comme étoffe du désir, et qui nous laisse donc,
encore une fois, au niveau de l'articulation grammaticale. On verra cela beaucoup plus précisément
plus loin.

Néanmoins, cette négation de la méconnaissance se distingue de la négation complémentaire en ce
qu'elle est corrélative de l'instauration du sujet comme référent du manque. Cette négation, une fois
redoublée dans la dénégation freudienne que 1'on pourrait ici définir comme la méconnaissance de
la méconnaissance, permet, en effet, qu'affleure le niveau du symbolique et que joue en tant que
telle la fonction logique du sujet, a savoir - je vous en rappelle la définition - " ce que représente un
signifiant pour un autre signifiant " ou " ce qui réfeére le manque sous les espéces de 1'objet petita ".

Mais cette fonction logique de sujet que j'ai fait surgir ici ne peut surgir en tant que telle, remettant
en question cet univers du discours que la grammaire, pour ainsi dire, secréte, en ce qu'elle ne tient
pas compte de la duplicité du sujet de 1'énoncé et du sujet de 1'énonciation. Dans cette fonction
logique le sujet ne peut surgir que si I'écriture est thématisée en tant que telle. Et ma seconde partie
s'intitule :

La logique et I'écriture.

Il ne s'agit pas de cette écriture simplement instrumentale et technique qui, dans la tradition
philosophique, est décrite comme signifiant de signifiant, mais de ce je de la répétition qui, se
posant comme je, débarrasse ce qui est logique de la gangue grammaticale qui 1'enveloppe.

Le sujet est, en effet, la racine de la fonction de (p189->) la répétition chez Freud, et I'écriture, la
mise en acte de cette répétition, qui cherche précisément a répéter ce qui échappe, a savoir la



marque premiere qui ne saurait se redoubler et qui glisse nécessairement hors de portée. Ce concept
d'écriture permet en effet de voir ce qui est en question dans une logique du fantasme qui serait plus
principion que toute logique susceptible de fonder une théorie des ensembles.

En effet, le seul support de cette théorie est que tout ce qui peut se dire d'une différence entre les
éléments de cet ensemble est exclu du je écrit, autrement dit que nulle autre différence existe que
celle qui me permet de répéter une méme opération, a savoir, appliquer sur trois objets aussi
hétéroclites que vous voudrez un trait unaire. Mais justement ce trait unaire est nécessairement
occulté dans tout univers du discours qui ne peut que confondre 1'un comptable et I'un unifiant; a
cette fin, il se donnera la possibilité d'axiomatiser ce rapport essentiel entre logique et écriture tel
que le surgissement du sujet permet de 1'instaurer, en posant qu'aucun signifiant ne peut se signifier
lui-méme - c'est 'axiome de spécification de Russell - et donc que la question de savoir ce que
représente un signifiant en face de sa répétition passe par I'écriture.

Cet axiome vient en effet formaliser 1'usage mathématique qui veut que, si nous posons une lettre A
nous la reprenions ensuite comme si elle était la seconde fois toujours la méme. Il se présente dans
une formulation ou la négation intervient - aucun signifiant ne peut se signifier lui-méme - mais
c'est en fait le « ou » exclusif qui est ainsi désigné; il faut comprendre qu'un signifiant - la lettre A -
dans sa présentation répétée, ne signifie qu'en tant que fonctionnement une premiére fois ou en tant
que fonctionnement une seconde fois.

Or, nous verrons que c'est autour des rapports entre la disjonction et un certain concept de la
négation que les choses se nouent et que la thématisation de I'acte devient indispensable. Mais ce
que cette analyse permet d'ores et déja de voir, c'est que si I'écriture, définie comme champ de
répétition de toutes les marques, peut se distinguer de I'univers du discours qui a pour
caractéristique de se fermer, c'est aussi seulement a travers 1'écriture qu'un univers du discours peut
fonctionner, excluant quelque chose qui sera justement posé comme ne pouvant pas se soutenir
écrit.

Le concept de logique, quoique grevé peut-étre d'un (p190->) passé philosophique lui aussi assez
chargé, ne présente pas l'inconvénient de cette ambiguité liée au concept d'écriture. Mais cela
implique, si nous voulons parler de logique du fantasme, que soient élucidés les rapports de ce
concept au concept de vérité. D'ou sa troisieme partie.

Logique et vérité : le pas sans.

Ainsi se pose, en effet, le probleme de savoir s'il est licite d'inscrire dans les signifiants un vrai et un
faux manipulables logiquement au moyen de tableaux de vérité par exemple.

Au niveau de la logique classique, qui n'est autre que la grammaire d'un univers du discours, la
solution inventée par les Stoiciens reste paradoxale. Elle consiste a se demander comment il faut
que les propositions s'enchainent au regard du vrai et du faux, et a mettre en place une relation
d'implication qui fait intervenir deux temps propositionnels, la protase et I'apodose, et qui permet
d'établir que le vrai ne saurait impliquer le faux sans empécher pourtant que du faux on puisse
déduire aussi bien le faux que le vrai. C'est I'adage : " ex falso sequitur quod libet ".

Souligner ce paradoxe de l'implication revient en fait a élucider la négation qui y fonctionne. Il
suffit en effet d'inverser 1'ordre de la proposition " p " implique " q " pour voir surgir : si "nonp ", "
pas de q ", et par la méme une négation. Cette négation n'a rien a voir avec la négation

complémentaire parce qu'elle ne joue pas au niveau du prédicat, mais au niveau de ce qu'Aristote



appelle un propre. Je vous rappelle cette distinction; par exemple, je peux donner comme définition
de I'homme : I'hnomme est homme et femme. C'est un propre. La définition qu'il faut donner est :
I'homme est animal raisonnable. " Homme et femme " est un propre, et ce propre ne suffit pas a
définir dans Aristote; au contraire, je crois que la science moderne ne donne que des définitions par
le propre.

Cette troisieme négation, donc, Lacan l'appelle le " pas sans ". Son modele serait la formule : il n'y a
pas de vrai sans faux, car c'est en fait au principe de bivalence qu'elle fait place, et, de toutes les
facons, dans Aristote, ce refus de donner des définitions par le propre est lié a la nécessité de
produire un discours extensionnel ou justement le principe de bivalence ne serait pas mis en
question. Nous verrons aussi que cette troisieme négation permet de cerner parfaite-(p191->)ment le
probléme de l'acte tel qu'il s'exprime dans cette simple phrase : il n'y a pas d'homme sans femme.

Enfin on pourrait reproduire en des termes plus rigoureux que celui de la méconnaissance ce qui se
passe au niveau de la grammaire du fantasme dans certains phénomeénes d'inférence sous-jacents au
processus d'identification sous toutes ses formes. Mais surtout le pas sans permet de comprendre
que le mode de I'association libre a travers lequel se présume le champ de l'interprétation confronte
a une dimension qui n'est pas celle de la réalité mais de la vérité.

En effet, quand on objecte a Freud qu'avec sa facon de procéder, il trouvera toujours un signifié
pour faire le pont entre deux signifiants, il se contente de répondre que les lignes d'association
viennent se recouper en des points de départ électifs qui dessinent en fait ce qui est pour nous la
structure d'un réseau. Et donc la logique boiteuse de 1'implication est relayée par la véritable
répétition.

L'essentiel n'est donc pas tant de savoir si un événement a eu lieu réellement ou non que de
découvrir comment le sujet a pu l'articuler en signifiant, c'est-a-dire en vérifiant la scéne par un
symptome ou ceci n'allait pas sans cela et ou la vérité a partie liée avec la logique. Il serait, en ce
point, possible de faire le pont entre logique et vérité grace au concept de répétition qui est un peu
sous-jacent a ces deux parties, ce qui amenerait tout de suite une thématisation de l'acte. Je suivrai
plut6t 1'ordre adopté par Lacan qui commence par en donner un modéle vide forgé pour donner de
la véritable forclusion donnée dans le cogito cartésien a partir de laquelle la science est vide. J'en
viens ainsi a ma quatriéme partie :

Modéle vide de l'aliénation :

Ce modeéle qui est celui de l'aliénation comme choix impossible entre je ne pense pas et je ne suis
pas va surtout nous permettre d'exhiber la négation la plus fondamentale, celle qui fonctionne en
rapport avec la disjonction telle qu'elle est désignée dans la formule de Morgan : Non (a et b)
équivaut a non a ou non b. Or, une fois posé que a et b désignent le je pense et le je suis et que c'est
la méme négation qui fonctionne de part et d'autre du signe de 1'équivalence, on doit admettre que
cette négation fondamentale est celle qui fait surgir I'Autre, conséquemment au refus de la question
de I'étre qu'instaure le cogito, exactement comme « ce qui est rejeté dans le symbolique (p192->)
reparait dans le réel ». Mais aussi on doit admettre que cette Verwerfung primordiale qui instaure la
science instaure une disjonction exclusive entre 1'ordre de la grammaire dans sa totalité qui devient
ainsi le support du fantasme, et I'ordre du sens qui en est exclu et qui devient effet et représentation
de choses. Je vais reprendre cela doucement.

Il y a donc équivalence entre : non je pense et je suis et : ou je ne pense pas, ou je ne suis pas. Et
c'est sur le premier terme de cette équivalence que je voudrais maintenant me pencher car elle va



nous permettre de poser en toute rigueur la distinction entre sujet de 1'énoncé et sujet de
I'énonciation. Si en effet donc je suis doit pouvoir se mettre entre guillemets apres le je pense, c'est
d'abord que la fonction du tiers est essentielle au cogito. C'est avec un tiers que j'argumente, lui
faisant renoncer une a une a toutes les voies du savoir dans la premiére Méditation, jusqu'a le
surprendre a un tournant en lui faisant avouer qu'il faut bien que je sois moi pour lui faire parcourir
ce chemin, a telle enseigne que le je suis qu'il me donne n'est autre, en définitive, que 1'ensemble
vide puisqu'il se constitue de ne contenir aucun élément.

Le " je pense " n'est donc en fait que 1'opération de vidage de I'ensemble du " je suis " . Il devient
par la méme un " j'écris ", seul capable d'effectuer 1'évacuation progressive de tout ce qui est mis a
la portée du sujet en fait de savoir. Le sujet - et c'est tout a fait fondamental pour la
conceptualisation de I'acte - ne se trouve pas seulement en position d'agent du je pense mais en
position de sujet déterminé par I'acte méme dont il s'agit, ce qu'exprime en latin la diathese

moyenne, par exemple loquor.

Or tout acte pourrait se formuler en ces termes pour autant que le moyen, dans une langue, désigne
cette faille entre sujet de 'énoncé et sujet de 1'énonciation. Mais comme ce n'est pas meditor qui est
d'ailleurs le fréquentatif de medeo, mais cogito que Descartes emploie, et comme il est essentiel a
ce cogito de pouvoir étre répété en chacun de ses points, en chacun des points de 1'expérience,
chaque fois que ce sera nécessaire - et Descartes y insiste - il se pourrait bien que nous ayons la a
faire au négatif de tout acte.

En effet, le cogito est, d'une part, le lieu ou s'origine cette répétition constitutive du sujet, et, d'autre
part, le lieu ou s'instaure un recours au grand Autre, lui méme pris dans la méconnaissance en tant
que (p193->) cet Autre est supposé comme non affecté par la marque, c'est-a-dire que ce Dieu est
censé ne pas écrire. En effet, le cogito n'est pas tenable s'il ne se compléete d'un : sum ergo Deus est
et du postulat corrélatif suivant lequel le néant n'a pas d'attribut.

Descartes remet donc a la charge d'un autre qui ne serait pas marqué, les conséquences décisives de
ce pas qui instaure la science. Elles ne se font pas attendre : d'une part la découverte newtonienne,
loin d'impliquer un espace " partes extra partes " donne a I'étendue pour essence d'avoir chacun de
ses points reliés par sa masse a tous les autres ; quant a la chose pensante, loin d'étre un point
d'unification, elle porte au contraire la marque du morcellement, lequel se démontre, en quelque
sorte, dans tout le développement de la logique moderne, aboutissant a faire de la res cogitans non
point un sujet mais une combinatoire de notations.

Faire porter donc, la négation - cette négation que je suis en train d'essayer de faire surgir - sur la
réunion du je pense et du je suis revient a prendre acte de ces conséquences et a les traduire en
écrivant qu'il n'y a

point d'Autre. Le sigle revient en effet a constater qu'il n'y a nul lieu ou s'assure la vérité constituée
par la parole ; nulle place n'y justifie la mise en question par des mots de ce qui n'est que mot, toute
la dialectique du désir, et le réseau de marques qu'elle forme, se creusant dans l'intervalle entre
'énoncé et 1'énonciation.

Donc tout ce qui se fonde seulement sur un recours a 1'Autre est frappé de caducité. Seul peut y
subsister ce qui prend la forme d'un raisonnement par occurrence. La non existence de 1'Autre dans
le champ des mathématiques correspond, en effet, a un usage limité dans 1'emploi des signes, c'est
I'axiome de spécification et la possibilité du va-et-vient entre ce qui est établi et ce qui est articulé.
L'Autre est donc un champ marqué de la méme finitude que le sujet lui-méme. Ce qui fait dépendre



le sujet des effets du signifiant, fait, du méme coup, que le lieu ot s'assure le besoin de vérité est
lui-méme fracturé en ses deux phases de 1'énoncé et de 1'énonciation. C'est pourquoi la réunion du je
pense et du je suis, quoique nécessaire, doit étre en son principe niée de cette négation
fondamentale.

Il ne devrait pas vous échapper que cette négation, qui ne nous fournit pour le moment qu'un
modele vide, est en fait induite par la sexualité, telle qu'elle est vécue et telle qu'elle opere. J'en
viens ainsi a ma cinquiéme partie .

Forclusion et déni.

On peut en effet la présenter comme - la sexualité en général telle qu'elle est vécue et telle qu'elle
opeére - un : se défendre de donner suite a cette vérité qu'il n'y a point d'Autre. C'est que ce modeéle
s'étaye, en fait, sur cette vérité de l'objet a qui est en définitive a rapporter a la castration, puisque le
phallus, comme son signe, représente justement la possibilité exemplaire du manque d'objet.

Or ce manque est inaugural pour I'enfant lorsqu'il découvre avec horreur que sa mere est castrée, et
la mere ne désigne rien de moins que cet Autre qui est mis en question a l'origine de toute opération
logique.

Aussi la philosophie, et toute tentative pour rétablir dans la 1égitimité un univers du discours
consiste, une fois qu'elle s'est donnée par I'écriture une marque, a la raturer dans 1'Autre, a présenter
cet Autre comme non affecté par la marque.

Or cette marque qui permet ce rejet dans le symbolique n'est, en fait, que le tenant lieu de cette trace
inscrite sur le corps méme qu'est la castration. Il est donc ici possible de présenter cette forclusion
de la marque du grand Autre comme un refus motivé et sans cesse repris de ce qui constitue un acte.
Mais cet acte, pris lui-méme dans la logique régie par la négation - cette négation fondamentale -
n'est pas lui-méme une positivité; vous vous en doutez. Il ne peut, en fait, qu'étre inféré a partir de
cette autre opération logique qu'est le déni, lequel consiste certes a mettre entre parentheses la
réalité du compromis et la grammaire qui s'y fonde, mais qui n'en récolte pas moins cette autre
conséquence, du fait que le grand Autre soit barré : la disjonction entre le corps et la jouissance.

Si en effet 1'objet a est forclos dans la marque par le philosophe, il est identifié comme lieu de la
jouissance par le pervers, mais il apparait justement alors comme partie d'une totalité qui n'est pas
assignable puisqu'il n'y a point d'Autre. Et le pervers se croit obligé, comme le philosophe, de
s'inventer une figure manifestement théiste, par exemple celle, chez Sade, de la méchanceté absolue
dont le sadique n'est que le servant. S'il n'y a point d'Autre, c'est bien parce que 1'une et I'autre
positions sont intenables. Le couple homme-femme qui est positivé dans un cas, celui du
philosophe, le couple a grand Autre, qui est positivé dans l'autre, sont deux facons paralléles de
refuser 'acte sexuel tantot pensé comme réel et impossible, (p195->) tantét comme possible et
irréel.

Il reste sans doute une troisiéme forme, celle du passage a l'acte. Il ne faut pas s'imaginer que ce
saut nous fait sortir de l'aliénation ci-devant décrite. Il va au contraire nous permettre d'en articuler
les termes de fagon encore plus rigoureuse.

Je vais pour cela passer a la seconde partie de I'équivalence ou je ne pense pas ou je ne suis pas, et
cette sixiéme partie s'intitulera :

La grammaire ou la logique.



La non réunion dans 1'Autre du " je pense " et du " je suis " se traduit simplement en une disjonction
entre deux non sujets : je ne pense pas ou 1.e ne suis pas.

Aussi, sans plus parler d'acte, il serait peut-étre utile d'en rester encore au modele vide. Cela va nous
permettre de faire la théorie de cette négation du sujet, que la négation du grand Autre suppose, et
va nous donner la possibilité de mieux articuler les disjonctions entre grammaire et logique, en
fixant a la grammaire son statut.

Ce que la logique nous donne a penser, c'est que nous n'avons pas le choix, tres précisément en

ceci : a partir du moment ou le je a été choisi comme instauration de 1'étre, c'est vers le " je ne pense
pas " que nous devons aller, car la pensée est constitutive d'une interrogation sur le non-étre
justement, et c'est a cela qu'il est mis un terme avec l'inauguration du je comme sujet du savoir dans
le cogito. Aussi la négation qui se donne a penser dans 1'aliénation n'est plus celle a I’ceuvre dans le
refus de la question de 1'étre, mais celle qui, portant sur 1'Autre qui en surgit, porte sur le je qui s'en
retranche.

Or, connexe au choix du " je ne pense pas ", quelque chose surgit dont I'essence est de n'étre pas je.
Ce " pas je ", c'est le Ca, lequel peut se définir par tout ce qui, dans le discours, n'est pas je, c'est-a-
dire précisément par tout le reste de la structure grammaticale.

En effet, la portée du cogito se réduit a ceci que le je pense fait sens, mais exactement de la méme
facon que n'importe quel non-sens pourvu qu'il soit d'une forme grammaticalement correcte. La
grammaire n'est plus, (p196->) dans cette logique régie par la négation portant tour a tour sur
I'Autre et sur le sujet, qu'une branche de 1'alternative ou est pris ce sujet quand il passe a l'acte, et si
elle se définit par tout ce qui, dans le discours, n'est pas je, c'est bien parce que le sujet en est I'effet .

C'est trés précisément en cela que le fantasme n'est autre qu'un montage grammatical ou s'ordonne
suivant divers renversements le destin de la pulsion, a telle enseigne qu'il n'y a pas d'autre facon de
faire fonctionner le je dans sa relation au monde qu'a la faire passer par cette structure
grammaticale, mais aussi que le sujet, en tant que je, est exclu du fantasme, comme il se voit dans «
un enfant est battu » ot le sujet n'apparait comme sujet battu que dans la seconde phase, et cette
seconde phase est une reconstruction signifiante de l'interprétation. Il est important de le noter, de
méme que la réalité, ce compromis majeur sur lequel nous nous sommes entendus, est vide, de
méme le fantasme est clos sur lui-méme, le sujet qui passe a l'acte ayant basculé en son essence de
sujet dans ce qui reste comme articulation de la pensée, a savoir l'articulation grammaticale de la
phrase.

Mais ce concept de grammaire pure, loin de s'articuler comme dans Husserl, avec la logique de la
contradiction, laquelle s'articule a son tour sur une logique de la vérité, dans la mesure ou ces
concepts de logique et de grammaire tels que je suis en train de les faire fonctionner ici, dans la
mesure ou cette grammaire pure permet de bien situer les fantasmes et le moi qui en est la matrice,
ce concept de grammaire donc doit fonctionner de fagon inverse, c'est-a-dire permettre de constater
qu'il y a de I'agrammatical, quelque chose que Husserl rejetterait donc qui est quand méme encore
du logique, et que la langue bien faite du fantasme ne peut empécher ces manifestations de vérité
que sont le mot d'esprit, I'acte manqué ou le réve, manifestations par rapport auxquelles le sujet ne
peut se situer que du coté d'un " je ne suis pas " .

En effet, ce dont il s'agit dans l'inconscient, qu'il faut donc distinguer du Ca, ne reléve pas de cette
absence de signification ot nous laisse la grammaire puisqu'il se caractérise par la surprise, qui est
bien un effet de sens, et cette surprise que toute interprétation véritable fait immédiatement surgir a



pour dimension, pour fondement, la dimension du je ne suis pas. C'est en ce lieu ou je ne suis pas
que la logique apparait toute pure, comme non grammaire, et que (p197->) le sujet s'aliéne a
nouveau en un pense-chose, ce que Freud articule sous la forme de représentation de choses dont
l'inconscient, qui a pour caractéristique de traiter les mots comme des choses, est constitué.

En effet, si Freud parle des pensées du réve, c'est que, derriere ces séquences agrammaticales, il y a
une pensée dont le statut est a définir, en ce qu'elle ne peut dire ni donc je suis ni donc je ne suis
pas, et Freud articule cela trés précisément quand il dit que le réve est essentiellement égoistique,
cela impliquant que le Ich du réveur est dans tous les signifiants du réve et y est absolument
dispersé, et que le statut qui reste aux pensées de l'inconscient est celui d'étre des choses.

Ces choses cependant se rencontrent et sont prises dans un je logique qui constitue la fonction du
renvoi et qui se lit a travers des décalages par rapport au je grammatical justement, et c'est a cela
que sert ce je grammatical, de méme que le rébus se lit et s'articule par rapport a une langue déja
constituée. C'est en tous les cas sur ce je non grammatical que s'appuie le psychanalyste, et chaque
fois qu'il fait fonctionner quelque chose comme Bedeutung, faisant comme si les représentations
appartenaient aux choses elles-mémes, et faisant surgir ainsi ces trous dans le je du " je ne suis pas "
ou se manifeste ce qui concerne l'objet a. Car, en définitive, ce que toute la logique du fantasme
vient suppléer, c'est I'inadéquation de la pensée au sexe ou l'impossibilité d'une subjectivation du
sexe. C'est cela la vérité du " je ne suis pas ".

Le langage, en effet, qui réduit la polarité sexuelle a un avoir ou n'avoir pas - la connotation
phallique - fait mathématiquement défaut quand il s'agit d'articuler cette négation que je suis en
train d'élucider, cette négation qui est celle, en définitive, qui fonctionne dans la castration.

Or, c'est le langage qui structure le sujet comme tel et, dans les pensées du réve ou les mots sont
traités comme des choses, nous aurons en ce point carrément affaire a une lacune, a une syncope
dans le récit. Ainsi, alors que le " pas je " du ca de la grammaire tourne autour de cet objet noyau ou
nous pouvons retrouver l'instance de la castration, le pas je de I'inconscient est simplement
représenté comme un blanc, comme un vide par rapport a ou se référe tout le je logique de la
Bedeutung. C'est en ce point précis que se fait sentir la nécessité de rabattre la logique sur la
grammaire et d'articuler, au moyen de la répétition, la (p198->) possibilité d'un effet de vérité, effet
de vérité ou I'échec de la Bedeutung a articuler le sexe fait apparatitre le .

Or ce qui donne la possibilité de penser le sujet en tant que produit de la grammaire ou en tant
qu'absence référée par la logique, c'est le concept de répétition tel qu'il est articulé par Freud dans le
terme de Wiederholungszwang. Cela nous oblige a introduire le modéle vide de 1'aliénation dans
'élément d'une temporalité que le concept d'acte permet seul de cerner. Ma septieme partie :
l'aliénation et l'acte.

C'est dans la mesure ot I'objet a peut étre pensé comme réel, c'est-a-dire comme chose, que le
rapport du sujet a la temporalité peut étre élucidé a travers précisément les rapports de la répétition
au trait unaire. Nous restons donc dans 1'élément d'une logique ou temporalité et trace se
conjoignent, dans une tentative pour structurer le manque sous la forme d'une archéologie ou
répétition et décalage se succedent.

Dans Freud méme, la répétition n'a, en effet, rien a faire avec la mémoire ot la trace a justement
pour effet la non répétition. Un micro-organisme doué de mémoire ne réagira pas a un excitant la
seconde fois comme la premiére. C'est I'atome de mémoire. Au contraire dans une situation d'échec
qui se répéte par exemple, la trace a une tout autre fonction : la situation premiere n'étant pas



marquée du signe de la répétition, on doit dire que si elle devient la situation répétée, c'est que la
trace se réfere a quelque chose de perdu du fait la répétition, et nous retrouvons ici I'objet a.

C'est pourquoi ce qui se présente comme décalage dans la répétition méme n'a rien a faire avec la
similitude ou la différence, et nous retrouvons ici, dans le champ du sujet, le trait unaire comme
repere symbolique. Celui-ci, je le rappelle, permet d'identifier des objets aussi hétéroclites que
possible, tenant pour nulle jusqu'a leur différence de nature la plus expresse, pour les énumérer
comme éléments d'un ensemble. Mais il faut descendre dans le temps pour constater d'une part, que
la vérité ainsi obtenue et qui n'est autre que ce que les mathématiciens appellent effectivité, d'ou le
fait qu'un modele permette d'interpréter un domaine, cette vérité n'a aucune prise sur le réel. En
revanche, nous retrouvons (p199->) ici le modele de 1'aliénation qui pourrait s'imager sous la forme
d'un K ce n'est ni pareil ni pas pareil ». Or ce n'est la rien d'autre que le graphe de la double boucle
qui sert a représenter depuis fort longtemps dans Lacan la solidarité d'un effet directif a un effet
rétroactif. Ce rapport tiers se retrouve, en effet, qui nous permet de faire surgir le trait unaire qu'en
passant du 1 au 2 qui constitue la répétition du 1, se présente un effet de rétroaction ou le 1 revient
comme non numérable, comme un en plus ou un en trop.

Il en est de méme dans toute opération signifiante ou le trait dont se sustente ce qui est répété dans
la marque, revient en tant que répétant sur ce qu'il répete, pour peu que le sujet comptant ait a se
compter lui-méme dans la chaine, et c'est justement ce qui a lieu dans le passage a l'acte.

Il y a en effet correspondance entre l'aliénation comme choix inéluctable du " je ne pense pas " et la
répétition comme choix inéluctable du passage a I'acte.

En effet, I'autre terme impossible a choisir est I'acting out corrélatif du je ne suis pas. C'est que
l'acte, loin de se définir comme quelque manifestation de mouvement allant de la décharge motrice
au détour du singe pour attraper une banane, cet acte ne peut se définir que par rapport a la double
boucle ou la répétition en vient a fonder le sujet, cette fois comme effet de coupure.

Je vous rappelle ici quelques repéres topologiques. La bande de Moebius peut étre prise comme
symbolique du sujet ; une double boucle en constitue le pdle unique. Or une division médiane de
cette bande la supprime mais engendre une surface applicable sur un tore. Or la coupure qui
engendre cette division suit le tracé de la double boucle, et I'on peut dire que 1'acte est en lui-méme
la double boucle du signifiant. L'acte se donne en effet comme le paradoxe d'une répétition en un
seul trait, et cet effet topologique permet de présenter que le sujet dans I'acte soit identique a son
signifiant, ou que la répétition intrinseque a tout acte s'exerce au sein de la structure logique par
l'effet de rétroaction.

L'acte est donc le seul lieu ou le signifiant a 'apparence ou méme la fonction de se signifier lui-
méme, et le sujet dans cet acte est représenté comme l'effet de la division entre le répétant et le
répété qui sont pourtant identiques.

(p200->) Pour bien voir que cette structuration de I'acte vient remplir le modele vide de 1'aliénation,
il nous faut encore faire un dernier pas. Freud, dans son texte Au-dela du principe de plaisir met en
place cette conjonction basale pour toute la logique du fantasme entre la répétition et la satisfaction.
Ici, en effet, la compulsion de répétition englobe le fonctionnement du principe de plaisir, c'est en
ceci qu'il n'y a rien dans ce matériel inanimé que la vie rassemble, que la vie ne rende a son
domaine de I'inanimé, mais elle ne le rend qu'a sa maniere, nous dit Freud; cette maniére, c'est de
repasser par les chemins qu'elle a parcourus, la satisfaction étant a définir comme justement le fait
de repasser par ces mémes chemins.



Or, nous venons de le voir, la répétition en tant qu'elle engendre le sujet comme effet de la coupure
ou comme effet du signifiant est liée a la chute inéluctable de I'objet a, si bien que la métaphore du
chemin est radicalement inadéquate. De plus, le modéle de la satisfaction que Freud nous propose
n'est pas assurément un modele organique celui, par exemple, de la réplétion d'un besoin comme le
boire ou le dormir ou la satisfaction se définit justement comme non transformée par l'instance
subjective - nous n'avons pas affaire a cette solidarité d'un effet actif et rétroactif - mais précisément
le point ou la satisfaction s'avere la plus déchirante pour le sujet, celle de I'acte sexuel, et c'est par
rapport a cette satisfaction que toutes les autres sont a mettre en dépendance au sein de la structure.
C'est en ce point que la boucle se ferme; dans la lecture que je vous propose, la conjonction de la
satisfaction sexuelle et de la répétition n'en fonctionne pas moins comme un axiome inexorable,
puisque rien de moins qu'un fleuve de boue menacerait quiconque s'en écarte.

C'est que nous n'avons affaire, encore une fois, qu'a une nouvelle traduction du dont nous avons
déja donné divers équivalents, et qui vient ici reprendre la disjonction entre le corps et la jouissance
sous la forme d'une disjonction temporelle entre satisfaction obtenue et répétition poursuivie.

On comprend mieux maintenant que, si cette satisfaction passe par ce qui se donne comme un acte,
celui-ci ne peut étre pensé comme acte qu'en fonction de I'ambiguité inéluctable de ses effets. Si un
acte se présente comme coupure, c'est dans la mesure ot l'incidence de cette coupure sur la surface
topologique du sujet en modifie la structure ou au contraire la laisse identique. Des lors, nous
retrouvons ici la liai-(p201->) son structurale entre 1'acte et le registre de la Verleugnung. Il s'agit en
effet, sous ce concept de penser le labyrinthe de la reconnaissance par un sujet, d'effets qu'il ne peut
reconnaitre puisqu'il est tout entier comme sujet transformé par son acte. Le passage a 1'acte n'est
donc, par rapport a la répétition, qu'une sorte de Verleugnung avouée, et 'acting out une sorte de
Verleugnung déniée.

C'est un redoublement - Verleugnung déniée - que je présente

comme corrélatif au niveau du sujet du redoublement de la méconnaissance par laquelle j'ai défini
la dénégation freudienne. Et cette alternative de 1'aliénation est encore une fois a mettre précisément
en rapport avec le a que le sujet de l'acte sexuel est nécessairement, puisqu'il y entre comme produit,
et qu'il ne peut qu'y répéter la scene oedipienne, c'est-a-dire la répétition d'un acte impossible.

Si vous m'avez suivi, et sans qu'il soit nécessaire de reprendre tout ce qui a été dit ici méme sur
l'impossibilité de donner au signifiant homme et femme une connotation assignable, il est
maintenant devenu évident que la formule I'inconscient ne connait pas la contradiction est
rigoureusement identique a celle tout aussi captieuse mais plus adéquate suivant laquelle " il n'y a
pas d'acte sexuel " .

M. Jacques Lacan - Je me réjouis que ces applaudissements prouvent que ce discours ait été de
votre golit. C'est tant mieux. Au reste, méme s'il ne 1'avait pas été, il n'en restait pas moins ce qu'il
est, c'est-a-dire excellent. Je dirai méme plus. Je ne voudrais pas tellement le laisser apporter des
rectifications et perfectionnements que l'auteur pourra y apporter. Je veux dire que, tel qu'il est, il a
son intérét et que, pour tous ceux qui ont assisté a la séance d'aujourd'hui, il sera certainement tres
important de pouvoir s'y référer pour tout ce que je dirai dans la suite.

Maintenant, ma fonction étant justement, du fait de la place que j'ai définie tout a I'heure, de ne pas
exclure tel ou tel appel a I'intérét au niveau de ce que j'ai appelé a l'instant le gotit, j'y ajouterai
simplement quelques mots de remarques.



Je souligne expressément qu'en dehors des personnes qui sont déja invitées pour étre d'ores et déja
en possession d'une carte, aucune personne ne sera invitée aux deux derniers séminaires fermés si
elle ne m'a pas envoyé dans huit jours quelque question dont je n'ai nul besoin de préciser comment
je la trouverai (p202->) pertinente ou pas pertinente - a la vérité je suppose qu'elle ne peut étre que
pertinente du moment qu'elle m'aura été envoyée !

Je vais faire la remarque suivante. On a parlé ici de nouvelle négation. Il va s'agir en effet de rien
d'autre, dans les séminaires qui vont venir, que de I'usage précisément, de la négation, ou tres
précisément de ceci, c'est comment ce pas de la logique qui a été constitué par l'introduction de ce
qu'on appelle de la facon la plus grossiérement impropre, j'ose le dire, et je pense qu'aucun logicien
sensible ne me contredira, les « quantificateurs » - contrairement a ce que le mot semble indiquer,
ce n'est essentiellement pas de la quantité qu'il s'agit dans cet usage des quantificateurs - par contre
j'aurai a vous produire, et ceci dés la prochaine fois, l'importance qu'il y a - au moins d'une fagon
trés éclairante, d'avoir été liée au tournant qui a fait apparaitre la fonction de quantificateur - dans le
terme de la double négation précisément en ceci qui est a notre portée - il est bien singulier que ce
soit au niveau de la grammaire que ce soit le plus sensible - qu'il n'est d'aucune facon possible de
s'acquitter de ce qu'il en est de la double négation en disant par exemple qu'il s'agit la d'une
opération qui s'annule, et qu'elle nous rameéne et nous rapporte a la pure et simple affirmation. En
effet, ceci est déja présent et tout a fait sensible, fiit-ce au niveau de la logique d'Aristote, pour
autant qu'a nous mettre en face des quatre poles constitués par 'universel, le particulier, I'affirmatif
et le négatif, elle nous montre bien qu'il y a une autre position, celle de I'universel et du particulier,
en tant qu'elles peuvent se manifester par cette opposition de 1'universel et du particulier par I'usage
d'une négation, ou que le particulier peut étre défini comme un pas tous et que ceci est
véritablement a la portée de notre main et de nos préoccupations.

Dans le moment ot nous sommes de notre énoncé sur l'acte psychanalytique, est-ce que c'est la
méme chose de dire que tout homme n'est pas psychanalyste - principe de l'institution des sociétés
qui portent ce nom - ou de dire que tout homme est non psychanalyste ?

Ce n'est absolument pas la méme chose. La différence réside précisément dans le pas tous qui fait
passer le fait que nous mettons en suspens, que nous repoussons l'universel, ce qui introduit la
définition, en cette occasion, du particulier.

(p203->) Ce n'est pas aujourd'hui que je vais pousser plus loin ce dont il s'agit dans I'occasion, mais
il est bien clair qu'il s'agit la de quelque chose que j'ai d'ores et déja indiqué, qui vous est déja
amorcé par plusieurs traits de mon discours, quand j'ai par exemple insisté sur ceci que, dans la
grammaire, le sujet de I'énonciation n'était nulle part plus sensible que dans 'usage de ce ne que les
grammairiens ne savent pas - parce que naturellement, les grammairiens sont des logiciens, c'est ce
qui les perd, cela nous laisse de I'espoir que les logiciens aient une toute petite idée de la grammaire
; C'est en quoi nous mettons justement ici notre espoir, c'est-a-dire que c'est cela qui nous rameéne au
champ psychanalytique - bref ils appellent ce ne explétif, qui s'exprime si bien dans l'expression par
exemple : je serai la - ou je ne serai pas la - avant qu'il ne vienne, employé dans un sens qui veut
dire exactement : avant qu'il vienne; car c'est la uniquement que ca prend son sens, cet « avant qu'il
ne vienne », qui introduit ici la présence de moi en tant que sujet de l'énonciation c'est- a-dire en
tant que ¢a m'intéresse, c'est d'ailleurs la qu'il est indispensable, que je suis intéressé a ce qu'il
vienne ou a ce qu'il ne vienne pas.



Il ne faut pas croire que ce ne soit saisissable que la, dans ce point bizarre de la grammaire francaise
ou on ne sait qu'en faire et ou aussi bien on peut 1'appeler explétif ce qui ne veut pas dire autre chose
que ceci que apres tout ¢a aurait le méme sens si on ne s'en servait pas.

Or, précisément, tout est la : ¢a n'aurait pas le méme sens. De méme dans cette facon qu'il y a
d'articuler la quantification qui consiste a en séparer les caractéristiques, et méme, pour bien
marquer le coup, a ne plus exprimer la quantification que par ces signes écrits qui sont le pour
l'universel et le pour le particulier.

Ceci suppose que nous l'appliquions a une formule qui, mise entre parenthéses, peut étre en général
symbolisée par ce qu'on appelle fonction.

Quand nous essayons de faire la fonction qui correspond a la proposition prédicative, c'est bien par
la que les choses se sont introduites dans la logique puisque c'est la-dessus que repose le premier
énoncé des syllogismes aristotéliciens, nous sommes amenés, cette fonction, a l'introduire, tout au
moins disons qu'historiquement elle s'est introduite a l'intérieur de la parenthese affectée par le
quantificateur, tres (p204->) précisément au niveau du premier écrit ou Peirce a poussé en avant
l'attribution a Mitchell - qui d'ailleurs n'avait pas dit tout a fait ca - d'une formulation qui est celle-ci
: pour dire que tout homme est sage, nous

mettons le quantificateur - il n'était pas admis comme algorithme a 1'époque, mais qu'importe - et
nous mettons dans la parenthése - c'est-a-dire la réunion, la non confusion, contraire de
l'identification, je

1'écris sous la forme qui vous est plus familiére : v -, donc nous avons : ce qui veut dire que, pour
tout objet i, il est ou bien non homme, ou bien sage.

Tel est le mode significatif sous lequel s'introduit historiquement et d'une facon qualifiée 1'ordre de
la « quantification », mot que je ne prononcerai jamais qu'entre guillemets jusqu'au moment ou il
me viendra quelque chose, que la visitation, la méme que quand j'ai donné son titre a ma petite
revue, fera peut-étre admettre par les logiciens je ne sais quelle qualification qui serait tellement
plus saisissante que «quantification» qu'on pourrait peut-étre la suppléer.

Mais, a la vérité, je ne peux a cet égard que me laisser moi-méme en attente, en gésine; cela me
viendra tout seul ou cela ne me viendra jamais. Quoi qu'il en soit, vous retrouverez la ce point
d'accent que j'ai déja introduit précisément a propos d'un schéma qui est de la période ou Peirce
était en quelque sorte lui aussi en gésine de la quantification, a savoir ce qui m'a permis, dans le
schéma quadripartite que j'ai inscrit I'autre jour concernant I'articulation de tout trait est vertical
avec ceci que je vous ai fait remarquer, que c'est proprement sur le fait de reposer sur le pas de trait
que toute l'articulation de I'opposition de I'universel, du particulier, de I'affirmatif et du négatif se
basait dans le schéma tout au moins qui était alors donné par Peirce, schéma peircien que j'ai mis
depuis longtemps en avant de certaines articulations, autour dupas de sujet, autour de 1'élimination
de ce qui fait I'ambiguité de l'articulation du sujet dans Aristote, encore que, quand vous lisez
Aristote, vous voyez qu'il n'y a aucune espece de doute que la méme mise en suspens du sujet était
d'ores et déja la accentuée, que l'ipokimenon ne se confond nullement avec I'ousis (ousia -selon
autre source ).

C'est autour de cette mise en question du sujet comme tel, a savoir sur la différence radicale
concernant cette sorte de négation qu'il conserve a 1'égard de la négation en tant qu'elle se porte sur
le prédicat, (p205->) c'est la autour que nous allons pouvoir faire tourner quelques points essentiels



en des sujets qui nous intéressent tout a fait essentiellement, a savoir celui dont il s'agit, dans la
différence de ceci que pas tous ne sont psychanalystes - non licet omnibus psychanalytas esse - ou
bien : il n'en est aucun qui soit psychanalyste.

Pour certains qui peuvent trouver que nous sommes dans une forét qui n'est pas la leur, je ferai tout
de méme remarquer quelque chose quant au sujet de ce rapport, de ce grand nceud, de cette boucle
qu'a tracée notre ami Jacques Nassif, en réunissant ceci, ce fait si troublant que Freud a énoncé
quand il a dit que l'inconscient ne connait pas la contradiction, qu'il ait osé, comme c¢a, lancer cette
arche, ce pont, a ce point-cceur de la logique du fantasme, sur lequel s'est terminé mon discours de
I'année derniere, en disant qu'il n'y a pas d'acte sexuel.

Il y a bien la un rapport, et le rapport le plus étroit, de cette béance du discours dont il s'agit, de
représenter les rapports du sexe avec cette béance pure et simple qui s'est définie du progrés pur de
la logique elle- méme, car c'est par un proces purement logique qu'il se démontre - et je vous le
rappellerai incidemment pour ceux qui n'en auraient pas la moindre idée - qu'il n'y a pas d'univers
du discours - bien siir, pour le discours, il est exclu, le pauvre, qu'il s'apercoive qu'il n'y a pas
d'univers -, mais c'est justement la la logique qui nous permet de démontrer de facon tres aisée, tres
rigoureuse et trés simple qu'il ne saurait y avoir d'univers du discours.

Ce n'est donc pas parce que l'inconscient ne connait pas la contradiction que le psychanalyste est
autorisé a se laver les mains de la contradiction, ce qui, je dois le dire d'ailleurs, ne le concerne que
d'une fagon tout a fait lointaine; je veux dire que, pour lui, cela lui semble le cachet, le blanc-seing,
l'autorisation donnée a couvrir de toutes les fagcons qui lui conviennent, a couvrir de son autorité, la
confusion pure et simple.

La est le ressort autour de quoi tourne cette sorte d'effet de langage qu'implique mon discours.
J'illustre. Ce n'est pas parce que l'inconscient ne connait pas la contradiction; ce n'est pas étonnant,
nous le touchons du doigt, comment ca se fait ; ca ne se fait pas n'importe comment; tout de suite je
le touche a ceci parce que c'est au principe méme de ce qui est inscrit dans les premieres
formulations de ce dont il s'agit concernant l'acte sexuel ; c'est que (p206->) l'inconscient, nous dit-
on, c'est ¢a, 'Oedipe, le rapport de 'homme et de la femme, il le métaphorise ; c'est cela que nous
trouvons au niveau de l'inconscient dans les rapports de l'enfant et de la mére ; le complexe
d'(Edipe, c'est ¢a d'abord, c'est cette métaphore. Ce n'est tout de méme pas une raison pour que le
psychanalyste ne les distingue pas, ces deux modes de présentation. Il est méme la pour ca,
expressément. Il est la pour faire entendre a 'analysant les effets métonymiques de cette
présentation métaphorique.

Il peut méme, plus loin, étre I'occasion de confirmer sur tel objet le ressort contradictoire inhérent a
toute métonymie, le fait qu'il en résulte que le tout n'est que le fantdme de la partie, de la partie en
tant que réel . Le couple n'est pas plus un tout que I'enfant n'est une partie de la mere. Voila ce que
rend sensible la pratique psychanalytique, et c'est profondément la vicier, qu'au nom du fait que
c'est de cela qu'il s'agit, d'affirmer le contraire, c'est-a-dire de désigner dans les rapports de I'enfant
et de la meére ce qui ne se trouve pas ailleurs, la ot on s'attendrait a le trouver, a savoir 'unité
fusionnelle dans la copulation sexuelle. Et c'est d'autant plus erroné de le représenter par les
rapports de I'enfant et de la mére, qu'au niveau de I'enfant et de la mére, cela existe encore moins.

J'ai assez souligné la chose en faisant remarquer que c'est une pure fantaisie de I'heure
psychanalytique que d'imaginer que 1'enfant est si bien que ¢a la-dedans, qu'est-ce que vous en
savez? Il y a une chose certaine, c'est que la meére ne s'en trouve pas forcément tout ce qu'il y a de



plus a l'aise et qu'il arrive méme un certain nombre de choses sur lesquelles je n'ai pas a insister,
qu'on appelle les incompatibilités foeto-maternelles, qui montrent assez que ce n'est pas du tout clair
que ce soit la base biologique qu'il faille tout naturellement se représenter comme étant le point de
l'unité béatifique.

Aussi bien ai-je besoin de vous rappeler a cette occasion - parce que c'est la derniéere, peut-étre - que
dans les estampes japonaises, c'est-a-dire a peu pres les seules Oeuvres d'art fabriquées, écrites,
qu'on connaisse ou quelque chose soit tenté pour nous représenter ce qu'il ne faudrait pas croire du
tout que je déprécie : la fureur copulatoire. Il faut dire que ce n'est pas a la portée de tout le monde.
Il faut étre dans un certain ordre de civilisation qui ne s'est jamais engagée dans une certaine
dialectique que j'essaierai de vous définir plus précisément un jour incidemment (p207->) comme
étant la chrétienne. Il est trés étrange que, chaque fois que vous voyez ces personnages qui
s'étreignent de facon si véritablement saisissante et qui n'a rien a faire avec 1'esthétisme
véritablement dégueulasse qui est celui des habituelles représentations de ce qui se passe a ce
niveau dans notre peinture, chose curieuse, vous avez tres souvent, presque toujours, dans un petit
coin de I'estampe, un petit personnage tiers; quelquefois ca a I'air d'étre un enfant, et peut-étre méme
que l'artiste, histoire de rire un peu - car apres tout, vous allez voir que peu importe comment on le
représente -, ce troisieme personnage, nous nous doutons que ce dont il s'agit 1a, c'est justement de
quelque chose qui supporte ce que j'appelle I'objet a, et trés précisément sous la forme ou il est la
vraiment substantiel, ou il fait qu'il y a dans la copulation interhumaine ce quelque chose
d'irréductible qui est précisément lié a ceci que vous ne la verrez jamais arriver a sa complétude, et
qui s'appelle tout simplement le regard. Et c'est pour ¢a que ce petit personnage est quelquefois un
enfant et quelquefois, tout a fait bizarrement, énigmatiquement pour nous qui reluquons ¢a derriere
nos lunettes, simplement un petit homme tout a fait homme, construit et dessiné avec les mémes
proportions que le male qui est la en action; simplement tout a fait réduit. Illustration sensible de
ceci qui est véritablement basal et nous force a réviser le principe dit de non contradiction, au moins
de ce qu'il en est du champ de ce dont il s'agit 1a, un point radical a I'origine de la pensée et qui
s'exprimerait, pour employer une formule colloquial, familiére : « jamais deux sans trois ». Vous
dites ca sans y penser. Vous croyez simplement que ca veut dire que si vous avez déja eu deux
emm... vous en aurez forcément un troisieme. Non! Ce n'est pas ¢a du tout que ca veut dire! Ca veut
dire que, pour faire deux, il faut qu'il y en ait un troisieme.

Vous n'avez jamais pensé a ¢a. C'est pourtant la dessus qu'est exigé que nous introduisons dans
notre opération ce quelque chose qui tienne compte de cet élément intercalaire que nous allons
pouvoir saisir, bien siir, a travers une articulation logique, parce que si vous vous attendez a
l'attraper dans la réalité, comme ¢a dans un coin, vous serez toujours floué, parce que précisément la
réalité, comme chacun sait, elle est construite sur votre je, sur le sujet de la connaissance, et elle est
précisément construite pour faire que vous ne le trouviez jamais.

Seulement nous, comme analystes, c'est notre role. Nous, nous en avons la ressource.
note : bien que reluy, si vous découvrez des erreurs manifestes dans ce séminaire, ou si vous
souhaitez une précision sur le texte, je vous remercie par avance de m'adresser un émail.

Haut de Page

commentaire



