
J.LACAN gaogoa <> 

XV- L'acte psychanalytique
version rue CB note 

28 Février 1968 (séminaire fermé) 

(p181->) Quelqu'un qui, déjà alerté la dernière fois par les soins de M. Charles Melman qui avait 
bien voulu la dernière fois tenir la place ici pour le séminaire fermé de la fin janvier, s'est trouvé par 
lui sollicité, et de façon d'autant plus légitime que Jacques Nassif, dont il s'agit, a bien voulu faire 
pour le Bulletin de l'École freudienne le résumé de mon séminaire de l'année dernière, celui sur La 
logique du fantasme. Il a bien voulu répondre à cet appel qui consistait à lui demander s'il n'y avait 
pas quelque chose à dire ou à interroger, ou à présenter, qui donne une idée de la façon dont il 
entend le point où nous en sommes venus cette année. 

Je lui sais tout à fait gré d'avoir bien voulu donner cette réponse, c'est-à-dire préparer quelque chose 
qui va servir d'introduction à ce qui va se dire aujourd'hui. 

Déjà je puis dire en quel sens ceci m'apporte satisfaction; d'abord pour le pur et simple fait qu'il a 
préparé ce travail, qu'il l'a préparé d'une façon compétente, étant parfaitement au fait de ce que j'ai 
dit l'année dernière ; et puis il se trouve que, de ce travail, ce qu'il a extrait, je veux dire ce qu'il a 
mis en valeur, ce qu'il a isolé par rapport au contenu de ce que j'ai dit l'année dernière, c'est à 
proprement parler le réseau logique et surtout son importance, son accent, sa signification dans ce 
qui est peut-être défini, indiqué comme l'orientation de mon discours, enfin sa visée, sa fin, pour 
dire le mot. 

Que nous soyons précisément au point où, dans cette élaboration, cette
question que je pose sur l'acte analytique qui se présente comme quelque chose de profondément 
impliquant pour chacun de ceux qui ici m'écoutent au titre d'analystes, nous en arrivons justement à 
ce point où je vais mettre un accent plus fort encore que (p182->) celui qui a été mis jusqu'ici 
justement pour ne pas, simplement, sur ce quelque chose qui peut s'entendre d'une certaine façon 
comme : « en toute chose il y a une logique », personne ne sait bien ce que cela veut dire. Dire qu'il 
y a là une logique interne à quelque chose, on serait là simplement à chercher la logique de la chose, 
c'est-à-dire que le terme « logique » serait là mis en usage d'une façon en quelque sorte 
métaphorique, non, ce n'est pas tout à fait cela à quoi nous en venons; et, la dernière fois, au terme 
de mon discours, il y en avait l'indication dans cette affirmation certainement audacieuse - et dont je 
ne m'attends pas à l'avance qu'elle trouve écho, résonance j'espère, au moins sympathie dans l'oreille 
de tel ou tel de ceux que je peux avoir dans mon auditoire, ici présents au titre de logiciens - enfin 
ce que j'ai indiqué c'est ceci : c'est qu'il devait y avoir (et, bien sûr, j'espère me montrer en état 
d'apporter dans ce sens quelque argument) quelque relation, quelque possibilité même de définir 
comme telle la logique, la logique au sens précis du terme, à savoir cette science qui s'est élaborée, 
précisée, définie en disant « se définir », cela ne veut pas dire qu'elle se soit définie du premier pas, 
du premier coup; disons tout au moins que peut-être est-ce sa propriété qu'elle ne puisse sans doute 
à proprement parler s'établir que d'une déjà très articulée définition. C'est bien pourquoi, en effet, on 
ne commence, à proprement parler, à la distinguer qu'avec Aristote et qu'on a déjà, d'ores et déjà, le 
sentiment qu'elle est portée d'emblée à une sorte de perfection, qui n'exclut pas quand même qu'il y 
a eu de très sérieux décalages, décrochages même qui, en quelque sorte, nous permettront 
d'approfondir ce dont il s'agit. 



J'ai posé l'autre jour qu'il y avait peut-être une définition à laquelle personne n'avait jamais songé 
jusqu'à présent et que nous essaierons de formuler de façon tout à fait précise, qui pourrait 
s'articuler autour de ceci que ce que, par la logique, « on » essaie - c'est bien ce « on », aussi, qui ici 
méritera d'être retenu et, en quelque sorte, signalé d'une parenthèse comme point à élucider pour la 
suite - est quelque chose qui serait de l'ordre de quoi? de la maîtrise ou du débarras (c'est 
quelquefois la même chose) à l'endroit précisément de ce qu'ici nous pointons dans notre pratique à 
nous, analystes, comme le sujet supposé savoir, un champ de la science qui aurait précisément pour 
fin - et même ici il ne serait pas trop de dire pour objet car le mot « objet » ici prend toute son 
ambiguïté - d'être interne à l'opération elle-même, disons-le tout de suite, d'exclure, de quelque 
chose pour-(p183->)tant non seulement d'articulable mais d'articulé, d'exclure comme tel le sujet 
supposé savoir. 

C'est une idée de le définir ainsi qui ne peut évidemment venir qu'à partir du point où nous en 
sommes, tout au moins nous en sommes je vous ai suffisamment habitués de poser la question 
comme ça, à savoir, à vous apercevoir que dans la psychanalyse, et c'est vraiment là le seul point 
vif, le seul nœud, la seule difficulté, le point qui à la fois distingue la psychanalyse et la met 
profondément en question comme science, c'est justement cette chose qui, d'ailleurs n'a jamais été à 
proprement parler critiquée, accrochée comme telle, c'est à savoir que ce que le savoir construit, ça 
ne va pas de soi, quelqu'un le savait avant. 

Chose curieuse, la question paraît superflue partout ailleurs dans la science. Il est bien clair que ceci 
tient à la façon dont cette science elle-même s'est originée. Vous verrez que, dans ce que va vous 
dire tout à l'heure M. Nassif, il y a le repérage précis du point où, en effet, on peut dire que c'est 
ainsi que la science s'est originée. 

Seulement c'est, à suivre ce que j'articule, précisément ce qui, pour la psychanalyse, n'est pas ainsi 
institué, la question propre de la psychanalyse celle qui constitue, ou tout au moins autour de quoi 
s'institue ce point obscur et que nous essayons cette année de mettre dans un certain éclairage, l'acte 
psychanalytique. 

En d'autres termes, il n'est point possible de faire la moindre avancée, le moindre progrès quant à 
cet acte lui-même, car il s'agit de l'acte, c'est bien là le grave de ce discours que ça n'est point pensée 
sur l'acte, c'est discours qui s'institue à l'intérieur de l'acte et, si l'on peut dire, ce discours doit 
s'ordonner de telle sorte qu'il ne puisse pas y avoir de doute qu'il ne s'articule pas autrement. C'est 
bien là ce qu'il y a de plus difficile et de plus scabreux, et ce qui ne permet pas du tout de l'accueillir 
à la façon dont sont accueillis en général les discours de philosophes, qui sont entendus d'une façon 
qu'on connaît bien, qui est celle-ci : qu'est-ce qu'on peut faire comme musique autour puisque après 
tout, le jour de l'examen, il faut bien mettre les philosophes aussi là où ils sont, c'est-à-dire sur les 
bancs de l'école, c'est tout ce qu'on vous demande, c'est de la musique autour du discours du 
professeur. 

Mais je ne suis pas un professeur parce que juste-(p184->)ment je mets en question le sujet supposé 
savoir. C'est justement ce que le professeur ne met jamais en question puisqu'il est essentiellement, 
en tant que professeur, son représentant. Je ne suis pas en train de parler des savants ; je suis en train 
de parler du savant au moment où il commence à être professeur. 

Mon discours analytique d'ailleurs n'a jamais cessé d'être dans cette position qui constitue justement 
sa précarité, son danger, et aussi sa suite de conséquences. Je me souviens de la véritable 
horrification que j'avais produite auprès de mon cher ami Maurice Merleau-Ponty quand je lui avais 



expliqué que j'étais dans la position de dire certaines choses - qui maintenant sont devenues de la 
musique, bien sûr, mais qui au moment où je les disais étaient tout de même dites d'une certaine 
façon, toujours dans ce biais; ce n'était pas parce que je n'avais pas encore posé la question comme 
je la pose maintenant qu'elles n'étaient pas déjà instituées réellement comme cela - et ce que je 
disais sur la matière analytique était ce qu'elle a toujours été, de nature telle que justement de passer 
par ce clivage, cette fente qui lui donne ce caractère, à ce discours, tellement insatisfaisant parce 
qu'on ne voit pas les choses bien rangées là, dans la construction positiviste, avec des étages, et ça 
monte en pointe, ce qui est évidemment bien reposant, ce qui répond à une certaine classification 
des sciences qui est celle qui reste dominante dans les esprits de ceux qui entrent dans quoi que ce 
soit, la médecine, la psychologie et autres emplois, mais ce qui n'est évidemment pas tenable à 
partir du moment où nous sommes dans la pratique psychanalytique. 

Alors, comme cette sorte de discours a toujours engendré, bien sûr, ce je ne sais quel malaise que 
comporte qu'il ne soit point un discours de professeur, c'est cela qui entraînait en marge ces sortes 
de bruissements, de murmures, de commentaires qui aboutissaient à des formules aussi naïves que 
celle-ci, ceci étant d'autant plus déconcertant qu'elles se produisaient dans la bouche de gens qui 
devaient être les moins naïfs; le célèbre pilier de comité de rédaction, comme ça, qui devrait quand 
même en savoir un bout sur ce qui se dit et ce qui ne se dit pas, qu'on obtienne de lui ce cri d'enfant, 
que j'ai reproduit quelque part, à savoir «pourquoi est-ce qu'il ne dit pas le vrai sur le vrai? », c'est 
évidemment assez comique et ça donne un petit peu une idée de la mesure, par exemple, des 
réactions diversement éprouvées, tourmentées, voire paniques, ou au contraire ironiques, que je 
pouvais recueillir (p185->) - c'est en ces termes que je m'exprimais auprès de Merleau-Ponty - dès 
l'après-midi même du jour où je parlais; là, j'ai le privilège d'avoir cette ponction, cet 
échantillonnage sur mon auditoire que ce soient des gens qui viennent sur mon divan pour m'en 
communiquer le premier choc, de ce discours. 

L'horrification, comme je l'ai exprimé, qui s'est aussitôt manifestée chez mon interlocuteur, 
Merleau-Ponty en l'occasion, est véritablement à soi tout seul significative de la différence qu'il y a 
entre ma position dans ce discours et celle du professeur. Elle tient justement tout entière à la mise 
en question du sujet supposé savoir, car tout est là. Je veux dire que même à prendre les positions 
les plus radicales, les plus idéalistes, les plus phénoménologisantes, il n'en reste pas moins qu'il y a 
une chose qui n'est pas mise en question, même si vous allez au-delà de la conscience thétique, 
comme on dit, si, à vous mettre dans la conscience non thétique, vous prenez ce recul vis-à-vis de la 
réalité qui a l'air d'être quelque chose de tout à fait subversif, bref si vous faites le pas 
existentialiste, il y a une chose que vous ne mettez toujours pas en question, c'est à savoir si ce que 
vous dites était vrai avant. 

C'est justement là la question pour le psychanalyste, et le plus fort, c'est que n'importe quel 
psychanalyste, je dirai le moins réfléchi, est capable de le sentir; tout au moins il va même jusqu'à 
l'exprimer dans un discours par exemple auquel je faisais allusion la dernière fois ; le personnage 
qui n'est certes pas dans mon sillage puisque justement il se croit obligé de l'exprimer en opposition 
à ce que je dis, ce qui est vraiment comique car il ne pourrait même pas commencer de l'exprimer 
s'il n'y avait pas eu auparavant tout mon discours; c'est à cela que j'ai fait allusion en parlant de cet 
article qui, au reste, fait partie d'un congrès qui n'est pas encore sorti dans la Revue française de 
psychanalyse où il paraîtra sûrement un jour. 

Maintenant, après cette introduction, vous allez voir que le discours de Nassif, auquel j'ajouterai ce 
qui conviendra, va venir en son point destiné à rassembler ce qui a pu constituer l'essence de ce que 



j'ai articulé l'année dernière comme logique du fantasme, au moment où, précisément, mon discours 
de cette année, cette présence de la logique - et non pas cette élaboration logique - cette présence de 
la logique comme instance exemplaire qui, en tant qu'elle est expressément faite pour se débarrasser 
du sujet - supposé savoir, peut-être - et c'est ce que dans la suite de mon discours (p186->) de cette 
année j'essaierai de vous montrer - nous donne le tracé, l'indication d'un sentier en quelque sorte qui 
est celui qui nous est prédestiné, ce sentier qu'en quelque sorte déjà elle nous préfigurerait dans 
toute la mesure où ses variations, ses vibrations, ses palpitations, à cette logique, et précisément 
depuis le temps, corrélatif du temps de la science - ce n'est pas pour rien - où elle-même s'est mise à 
vibrer, à ne plus pouvoir rester sur son assiette aristotélicienne, la façon en somme, dont elle ne peut 
pas se débarrasser du sujet supposé savoir, si c'est bien ainsi que nous devons interpréter la 
difficulté de la mise au point de cette logique qu'on appelle logique mathématique ou logistique, il y 
a là quelque chose dont nous pouvons trouver tracé pour la manière dont la question se pose à nous 
concernant ce qu'il en est de l'acte analytique, car c'est précisément à ce point, c'est-à-dire là où 
l'analyste doit se situer - je ne dis pas seulement se reconnaître - en acte, se situer, c'est là que nous 
pouvons trouver secours, du moins ainsi l'ai-je pensé, de la logique, d'une façon qui nous éclaire au 
moins quant aux points sur lesquels il ne faut pas verser, il ne faut pas se laisser prendre à quelque 
confusion concernant ce qui fait le statut du psychanalyste. 

Je vous donne la parole. 

-M. Nassif : je vous prie d'abord de m'excuser parce que vous ne vous attendiez sans doute pas, et 
moi non plus d'ailleurs, à avoir à entendre parler un scribe, ce qui évidemment risque de le faire 
balbutier beaucoup. Finalement j'ai été assez pressé moi-même, et un scribe pressé risque de se faire 
encore moins entendre, si bien que ce que je vais vous dire risque d'être un peu trop écrit, mais écrit 
aussi d'une part parce que je suis amené à répéter des choses que vous avez peut-être tous déjà 
entendues, et pourtant qui risquent néanmoins de passer pour allusives. Enfin je suis pris dans cette 
paraphrase, malgré moi, du discours de Lacan, et je voudrais pour commencer donc vous laisser sur 
ces deux exergues que je tire d'Edmond Jabes. Il fait dire à certains de ses rabbins imaginaires ces 
deux choses à quelques pages d'intervalle : « Enfant, lorsque j'écrivis pour la première fois mon 
nom, j'eus conscience de commencer un livre » ; et, plusieurs pages plus loin : " Mon nom est une 
question, et ma liberté dans mon penchant pour les questions " . 

Je crois que, s'il y a un discours possible sur la psychanalyse, il se situe entre ces deux mises en 
question du nom. Il ne s'agit pas d'écrire un livre. Il ne s'agit pas simplement d'être une question. 

(p187->) Je crois que, si le séminaire de l'année dernière s'intitule " logique du fantasme ", c'est 
parce qu'il tente de produire une nouvelle négation qui permette d'entendre et de situer la formule de 
Freud : " L'inconscient ne connaît pas la contradiction ". 

Cette formule, il faut tout de suite le dire, est prise dans une préconception concernant les rapports 
de la pensée au réel, qui faisait croire à Freud justement que ce qu'il articulait devait être situé 
comme une scène en deçà de toute articulation logique. 

Or la logique à laquelle Freud fait référence pour dire que la pensée n'applique pas ses lois se fonde 
sur un schéma de l'adaptation à la réalité. C'est pour cela qu'il faut ébranler ce terme de 
contradiction, et c'est ce qui a amené Lacan à cette autre formule : Il n'y a pas d'acte sexuel, ce qui 
nécessite qu'une nouvelle négation soit produite, soit confrontée avec la répétition pour nous fournir 
un concept de l'acte. 

Ma première partie pourrait s'intituler justement : le thème de la négation. 

ServeurG5
Texte souligné 

ServeurG5
Texte souligné 



Pour pouvoir isoler les différentes négations que le terme de contradiction recouvre - l'inconscient 
ne connaît pas la contradiction -, il est d'abord nécessaire de séparer ces domaines qui se 
superposent en fait mais que seule la logique formelle permet de distinguer, à savoir la grammaire et 
la logique. 

La négation, au sens le plus courant, est celle qui fonctionne au niveau de la grammaire. Elle est 
solidaire de l'affirmation « il y a un univers du discours » et sert justement à en exclure qu'il ne peut 
pas se soutenir, dira-t-on, sans contradiction. Elle se donne à l'intuition, donc, dans l'image d'une 
limite, et soutenue par le geste qui consiste à caractériser une classe par un prédicat, par exemple « 
le noir » et à désigner dès lors comme non joint au prédicat ce qui n'est pas noir. 

Si ce qui est bâti sur cette définition de la négation que Lacan appelle « négation complémentaire » 
nous laisse au niveau de la grammaire, c'est qu'on s'octroie, sans même le dire, un métalangage qui 
permet de faire fonctionner la négation comme concept et comme intuition. 

Mais il y a plus grave : sur cet usage de la négation se greffe toute une tradition dont Freud, aux 
dires de certains, hériterait avec sa notion de moi, et qui lie les premiers pas de l'expérience au 
fonctionnement, au (p188->) surgissement d'une entité autonome ; par rapport à celle-ci, ce qui 
serait admis ou identifié serait appelé « moi », ce qui serait exclu ou rejeté pourrait s'appeler " non 
moi ". 

Il n'en est rien, pour cette raison que le langage n'admet en aucune façon une telle complémentarité 
et que ce que l'on prend ici pour une négation n'est autre que ce qui fonctionne dans la 
méconnaissance à partir de quoi le sujet s'aliène dans l'imaginaire, le narcissique. 

Cette seconde négation de la méconnaissance y instaure un ordre logique perverti, et très 
précisément en effet ce qu'il intitule le fantasme comme étoffe du désir, et qui nous laisse donc, 
encore une fois, au niveau de l'articulation grammaticale. On verra cela beaucoup plus précisément 
plus loin. 

Néanmoins, cette négation de la méconnaissance se distingue de la négation complémentaire en ce 
qu'elle est corrélative de l'instauration du sujet comme référent du manque. Cette négation, une fois 
redoublée dans la dénégation freudienne que l'on pourrait ici définir comme la méconnaissance de 
la méconnaissance, permet, en effet, qu'affleure le niveau du symbolique et que joue en tant que 
telle la fonction logique du sujet, à savoir - je vous en rappelle la définition - " ce que représente un 
signifiant pour un autre signifiant " ou " ce qui réfère le manque sous les espèces de l'objet petit a ". 

Mais cette fonction logique de sujet que j'ai fait surgir ici ne peut surgir en tant que telle, remettant 
en question cet univers du discours que la grammaire, pour ainsi dire, secrète, en ce qu'elle ne tient 
pas compte de la duplicité du sujet de l'énoncé et du sujet de l'énonciation. Dans cette fonction 
logique le sujet ne peut surgir que si l'écriture est thématisée en tant que telle. Et ma seconde partie 
s'intitule : 

La logique et l'écriture. 

Il ne s'agit pas de cette écriture simplement instrumentale et technique qui, dans la tradition 
philosophique, est décrite comme signifiant de signifiant, mais de ce je de la répétition qui, se 
posant comme je, débarrasse ce qui est logique de la gangue grammaticale qui l'enveloppe. 

Le sujet est, en effet, la racine de la fonction de (p189->) la répétition chez Freud, et l'écriture, la 
mise en acte de cette répétition, qui cherche précisément à répéter ce qui échappe, à savoir la 



marque première qui ne saurait se redoubler et qui glisse nécessairement hors de portée. Ce concept 
d'écriture permet en effet de voir ce qui est en question dans une logique du fantasme qui serait plus 
principion que toute logique susceptible de fonder une théorie des ensembles. 

En effet, le seul support de cette théorie est que tout ce qui peut se dire d'une différence entre les 
éléments de cet ensemble est exclu du je écrit, autrement dit que nulle autre différence existe que 
celle qui me permet de répéter une même opération, à savoir, appliquer sur trois objets aussi 
hétéroclites que vous voudrez un trait unaire. Mais justement ce trait unaire est nécessairement 
occulté dans tout univers du discours qui ne peut que confondre l'un comptable et l'un unifiant; à 
cette fin, il se donnera la possibilité d'axiomatiser ce rapport essentiel entre logique et écriture tel 
que le surgissement du sujet permet de l'instaurer, en posant qu'aucun signifiant ne peut se signifier 
lui-même - c'est l'axiome de spécification de Russell - et donc que la question de savoir ce que 
représente un signifiant en face de sa répétition passe par l'écriture. 

Cet axiome vient en effet formaliser l'usage mathématique qui veut que, si nous posons une lettre A 
nous la reprenions ensuite comme si elle était la seconde fois toujours la même. Il se présente dans 
une formulation où la négation intervient - aucun signifiant ne peut se signifier lui-même - mais 
c'est en fait le « ou » exclusif qui est ainsi désigné; il faut comprendre qu'un signifiant - la lettre A - 
dans sa présentation répétée, ne signifie qu'en tant que fonctionnement une première fois ou en tant 
que fonctionnement une seconde fois. 

Or, nous verrons que c'est autour des rapports entre la disjonction et un certain concept de la 
négation que les choses se nouent et que la thématisation de l'acte devient indispensable. Mais ce 
que cette analyse permet d'ores et déjà de voir, c'est que si l'écriture, définie comme champ de 
répétition de toutes les marques, peut se distinguer de l'univers du discours qui a pour 
caractéristique de se fermer, c'est aussi seulement à travers l'écriture qu'un univers du discours peut 
fonctionner, excluant quelque chose qui sera justement posé comme ne pouvant pas se soutenir 
écrit. 

Le concept de logique, quoique grevé peut-être d'un (p190->) passé philosophique lui aussi assez 
chargé, ne présente pas l'inconvénient de cette ambiguïté liée au concept d'écriture. Mais cela 
implique, si nous voulons parler de logique du fantasme, que soient élucidés les rapports de ce 
concept au concept de vérité. D'où sa troisième partie. 

Logique et vérité : le pas sans. 

Ainsi se pose, en effet, le problème de savoir s'il est licite d'inscrire dans les signifiants un vrai et un 
faux manipulables logiquement au moyen de tableaux de vérité par exemple. 

Au niveau de la logique classique, qui n'est autre que la grammaire d'un univers du discours, la 
solution inventée par les Stoïciens reste paradoxale. Elle consiste à se demander comment il faut 
que les propositions s'enchaînent au regard du vrai et du faux, et à mettre en place une relation 
d'implication qui fait intervenir deux temps propositionnels, la protase et l'apodose, et qui permet 
d'établir que le vrai ne saurait impliquer le faux sans empêcher pourtant que du faux on puisse 
déduire aussi bien le faux que le vrai. C'est l'adage : " ex falso sequitur quod libet ". 

Souligner ce paradoxe de l'implication revient en fait à élucider la négation qui y fonctionne. Il 
suffit en effet d'inverser l'ordre de la proposition " p " implique " q " pour voir surgir : si " non p ", " 
pas de q ", et par là même une négation. Cette négation n'a rien à voir avec la négation 
complémentaire parce qu'elle ne joue pas au niveau du prédicat, mais au niveau de ce qu'Aristote 



appelle un propre. Je vous rappelle cette distinction; par exemple, je peux donner comme définition 
de l'homme : l'homme est homme et femme. C'est un propre. La définition qu'il faut donner est : 
l'homme est animal raisonnable. " Homme et femme " est un propre, et ce propre ne suffit pas à 
définir dans Aristote; au contraire, je crois que la science moderne ne donne que des définitions par 
le propre. 

Cette troisième négation, donc, Lacan l'appelle le " pas sans ". Son modèle serait la formule : il n'y a 
pas de vrai sans faux, car c'est en fait au principe de bivalence qu'elle fait place, et, de toutes les 
façons, dans Aristote, ce refus de donner des définitions par le propre est lié à la nécessité de 
produire un discours extensionnel où justement le principe de bivalence ne serait pas mis en 
question. Nous verrons aussi que cette troisième négation permet de cerner parfaite-(p191->)ment le 
problème de l'acte tel qu'il s'exprime dans cette simple phrase : il n'y a pas d'homme sans femme. 

Enfin on pourrait reproduire en des termes plus rigoureux que celui de la méconnaissance ce qui se 
passe au niveau de la grammaire du fantasme dans certains phénomènes d'inférence sous-jacents au 
processus d'identification sous toutes ses formes. Mais surtout le pas sans permet de comprendre 
que le mode de l'association libre à travers lequel se présume le champ de l'interprétation confronte 
à une dimension qui n'est pas celle de la réalité mais de la vérité. 

En effet, quand on objecte à Freud qu'avec sa façon de procéder, il trouvera toujours un signifié 
pour faire le pont entre deux signifiants, il se contente de répondre que les lignes d'association 
viennent se recouper en des points de départ électifs qui dessinent en fait ce qui est pour nous la 
structure d'un réseau. Et donc la logique boiteuse de l'implication est relayée par la véritable 
répétition. 

L'essentiel n'est donc pas tant de savoir si un événement a eu lieu réellement ou non que de 
découvrir comment le sujet a pu l'articuler en signifiant, c'est-à-dire en vérifiant la scène par un 
symptôme où ceci n'allait pas sans cela et où la vérité a partie liée avec la logique. Il serait, en ce 
point, possible de faire le pont entre logique et vérité grâce au concept de répétition qui est un peu 
sous-jacent à ces deux parties, ce qui amènerait tout de suite une thématisation de l'acte. Je suivrai 
plutôt l'ordre adopté par Lacan qui commence par en donner un modèle vide forgé pour donner de 
la véritable forclusion donnée dans le cogito cartésien à partir de laquelle la science est vide. J'en 
viens ainsi à ma quatrième partie : 

Modèle vide de l'aliénation : 

Ce modèle qui est celui de l'aliénation comme choix impossible entre je ne pense pas et je ne suis 
pas va surtout nous permettre d'exhiber la négation la plus fondamentale, celle qui fonctionne en 
rapport avec la disjonction telle qu'elle est désignée dans la formule de Morgan : Non (a et b) 
équivaut à non a ou non b. Or, une fois posé que a et b désignent le je pense et le je suis et que c'est 
la même négation qui fonctionne de part et d'autre du signe de l'équivalence, on doit admettre que 
cette négation fondamentale est celle qui fait surgir l'Autre, conséquemment au refus de la question 
de l'être qu'instaure le cogito, exactement comme « ce qui est rejeté dans le symbolique (p192->) 
reparaît dans le réel ». Mais aussi on doit admettre que cette Verwerfung primordiale qui instaure la 
science instaure une disjonction exclusive entre l'ordre de la grammaire dans sa totalité qui devient 
ainsi le support du fantasme, et l'ordre du sens qui en est exclu et qui devient effet et représentation 
de choses. Je vais reprendre cela doucement. 

Il y a donc équivalence entre : non je pense et je suis et : ou je ne pense pas, ou je ne suis pas. Et 
c'est sur le premier terme de cette équivalence que je voudrais maintenant me pencher car elle va 



nous permettre de poser en toute rigueur la distinction entre sujet de l'énoncé et sujet de 
l'énonciation. Si en effet donc je suis doit pouvoir se mettre entre guillemets après le je pense, c'est 
d'abord que la fonction du tiers est essentielle au cogito. C'est avec un tiers que j'argumente, lui 
faisant renoncer une à une à toutes les voies du savoir dans la première Méditation, jusqu'à le 
surprendre à un tournant en lui faisant avouer qu'il faut bien que je sois moi pour lui faire parcourir 
ce chemin, à telle enseigne que le je suis qu'il me donne n'est autre, en définitive, que l'ensemble 
vide puisqu'il se constitue de ne contenir aucun élément. 

Le " je pense " n'est donc en fait que l'opération de vidage de l'ensemble du " je suis " . Il devient 
par là même un " j'écris ", seul capable d'effectuer l'évacuation progressive de tout ce qui est mis à 
la portée du sujet en fait de savoir. Le sujet - et c'est tout à fait fondamental pour la 
conceptualisation de l'acte - ne se trouve pas seulement en position d'agent du je pense mais en 
position de sujet déterminé par l'acte même dont il s'agit, ce qu'exprime en latin la diathèse 
moyenne, par exemple loquor. 

Or tout acte pourrait se formuler en ces termes pour autant que le moyen, dans une langue, désigne 
cette faille entre sujet de l'énoncé et sujet de l'énonciation. Mais comme ce n'est pas meditor qui est 
d'ailleurs le fréquentatif de medeo, mais cogito que Descartes emploie, et comme il est essentiel à 
ce cogito de pouvoir être répété en chacun de ses points, en chacun des points de l'expérience, 
chaque fois que ce sera nécessaire - et Descartes y insiste - il se pourrait bien que nous ayons là à 
faire au négatif de tout acte. 

En effet, le cogito est, d'une part, le lieu où s'origine cette répétition constitutive du sujet, et, d'autre 
part, le lieu où s'instaure un recours au grand Autre, lui même pris dans la méconnaissance en tant 
que (p193->) cet Autre est supposé comme non affecté par la marque, c'est-à-dire que ce Dieu est 
censé ne pas écrire. En effet, le cogito n'est pas tenable s'il ne se complète d'un : sum ergo Deus est 
et du postulat corrélatif suivant lequel le néant n'a pas d'attribut. 

Descartes remet donc à la charge d'un autre qui ne serait pas marqué, les conséquences décisives de 
ce pas qui instaure la science. Elles ne se font pas attendre : d'une part la découverte newtonienne, 
loin d'impliquer un espace " partes extra partes " donne à l'étendue pour essence d'avoir chacun de 
ses points reliés par sa masse à tous les autres ; quant à la chose pensante, loin d'être un point 
d'unification, elle porte au contraire la marque du morcellement, lequel se démontre, en quelque 
sorte, dans tout le développement de la logique moderne, aboutissant à faire de la res cogitans non 
point un sujet mais une combinatoire de notations. 

Faire porter donc, la négation - cette négation que je suis en train d'essayer de faire surgir - sur la 
réunion du je pense et du je suis revient à prendre acte de ces conséquences et à les traduire en 
écrivant qu'il n'y a 

point d'Autre. Le sigle revient en effet à constater qu'il n'y a nul lieu où s'assure la vérité constituée 
par la parole ; nulle place n'y justifie la mise en question par des mots de ce qui n'est que mot, toute 
la dialectique du désir, et le réseau de marques qu'elle forme, se creusant dans l'intervalle entre 
l'énoncé et l'énonciation. 

Donc tout ce qui se fonde seulement sur un recours à l'Autre est frappé de caducité. Seul peut y 
subsister ce qui prend la forme d'un raisonnement par occurrence. La non existence de l'Autre dans 
le champ des mathématiques correspond, en effet, à un usage limité dans l'emploi des signes, c'est 
l'axiome de spécification et la possibilité du va-et-vient entre ce qui est établi et ce qui est articulé. 
L'Autre est donc un champ marqué de la même finitude que le sujet lui-même. Ce qui fait dépendre 



le sujet des effets du signifiant, fait, du même coup, que le lieu où s'assure le besoin de vérité est 
lui-même fracturé en ses deux phases de l'énoncé et de l'énonciation. C'est pourquoi la réunion du je 
pense et du je suis, quoique nécessaire, doit être en son principe niée de cette négation 
fondamentale. 

Il ne devrait pas vous échapper que cette négation, qui ne nous fournit pour le moment qu'un 
modèle vide, est en fait induite par la sexualité, telle qu'elle est vécue et telle qu'elle opère. J'en 
viens ainsi à ma cinquième partie . 

Forclusion et déni. 

On peut en effet la présenter comme - la sexualité en général telle qu'elle est vécue et telle qu'elle 
opère - un : se défendre de donner suite à cette vérité qu'il n'y a point d'Autre. C'est que ce modèle 
s'étaye, en fait, sur cette vérité de l'objet a qui est en définitive à rapporter à la castration, puisque le 
phallus, comme son signe, représente justement la possibilité exemplaire du manque d'objet. 

Or ce manque est inaugural pour l'enfant lorsqu'il découvre avec horreur que sa mère est castrée, et 
la mère ne désigne rien de moins que cet Autre qui est mis en question à l'origine de toute opération 
logique. 

Aussi la philosophie, et toute tentative pour rétablir dans la légitimité un univers du discours 
consiste, une fois qu'elle s'est donnée par l'écriture une marque, à la raturer dans l'Autre, à présenter 
cet Autre comme non affecté par la marque. 

Or cette marque qui permet ce rejet dans le symbolique n'est, en fait, que le tenant lieu de cette trace 
inscrite sur le corps même qu'est la castration. Il est donc ici possible de présenter cette forclusion 
de la marque du grand Autre comme un refus motivé et sans cesse repris de ce qui constitue un acte. 
Mais cet acte, pris lui-même dans la logique régie par la négation - cette négation fondamentale - 
n'est pas lui-même une positivité; vous vous en doutez. Il ne peut, en fait, qu'être inféré à partir de 
cette autre opération logique qu'est le déni, lequel consiste certes à mettre entre parenthèses la 
réalité du compromis et la grammaire qui s'y fonde, mais qui n'en récolte pas moins cette autre 
conséquence, du fait que le grand Autre soit barré : la disjonction entre le corps et la jouissance. 

Si en effet l'objet a est forclos dans la marque par le philosophe, il est identifié comme lieu de la 
jouissance par le pervers, mais il apparaît justement alors comme partie d'une totalité qui n'est pas 
assignable puisqu'il n'y a point d'Autre. Et le pervers se croit obligé, comme le philosophe, de 
s'inventer une figure manifestement théiste, par exemple celle, chez Sade, de la méchanceté absolue 
dont le sadique n'est que le servant. S'il n'y a point d'Autre, c'est bien parce que l'une et l'autre 
positions sont intenables. Le couple homme-femme qui est positivé dans un cas, celui du 
philosophe, le couple a grand Autre, qui est positivé dans l'autre, sont deux façons parallèles de 
refuser l'acte sexuel tantôt pensé comme réel et impossible, (p195->) tantôt comme possible et 
irréel. 

Il reste sans doute une troisième forme, celle du passage à l'acte. Il ne faut pas s'imaginer que ce 
saut nous fait sortir de l'aliénation ci-devant décrite. Il va au contraire nous permettre d'en articuler 
les termes de façon encore plus rigoureuse. 

Je vais pour cela passer à la seconde partie de l'équivalence ou je ne pense pas ou je ne suis pas, et 
cette sixième partie s'intitulera : 

La grammaire ou la logique. 



La non réunion dans l'Autre du " je pense " et du " je suis " se traduit simplement en une disjonction 
entre deux non sujets : je ne pense pas ou 1.e ne suis pas. 

Aussi, sans plus parler d'acte, il serait peut-être utile d'en rester encore au modèle vide. Cela va nous 
permettre de faire la théorie de cette négation du sujet, que la négation du grand Autre suppose, et 
va nous donner la possibilité de mieux articuler les disjonctions entre grammaire et logique, en 
fixant à la grammaire son statut. 

Ce que la logique nous donne à penser, c'est que nous n'avons pas le choix, très précisément en 
ceci : à partir du moment où le je a été choisi comme instauration de l'être, c'est vers le " je ne pense 
pas " que nous devons aller, car la pensée est constitutive d'une interrogation sur le non-être 
justement, et c'est à cela qu'il est mis un terme avec l'inauguration du je comme sujet du savoir dans 
le cogito. Aussi la négation qui se donne à penser dans l'aliénation n'est plus celle à l’œuvre dans le 
refus de la question de l'être, mais celle qui, portant sur l'Autre qui en surgit, porte sur le je qui s'en 
retranche. 

Or, connexe au choix du " je ne pense pas " , quelque chose surgit dont l'essence est de n'être pas je. 
Ce " pas je ", c'est le Ça, lequel peut se définir par tout ce qui, dans le discours, n'est pas je, c'est-à-
dire précisément par tout le reste de la structure grammaticale. 

En effet, la portée du cogito se réduit à ceci que le je pense fait sens, mais exactement de la même 
façon que n'importe quel non-sens pourvu qu'il soit d'une forme grammaticalement correcte. La 
grammaire n'est plus, (p196->) dans cette logique régie par la négation portant tour à tour sur 
l'Autre et sur le sujet, qu'une branche de l'alternative ou est pris ce sujet quand il passe à l'acte, et si 
elle se définit par tout ce qui, dans le discours, n'est pas je, c'est bien parce que le sujet en est l'effet . 

C'est très précisément en cela que le fantasme n'est autre qu'un montage grammatical où s'ordonne 
suivant divers renversements le destin de la pulsion, à telle enseigne qu'il n'y a pas d'autre façon de 
faire fonctionner le je dans sa relation au monde qu'à la faire passer par cette structure 
grammaticale, mais aussi que le sujet, en tant que je, est exclu du fantasme, comme il se voit dans « 
un enfant est battu » où le sujet n'apparaît comme sujet battu que dans la seconde phase, et cette 
seconde phase est une reconstruction signifiante de l'interprétation. Il est important de le noter, de 
même que la réalité, ce compromis majeur sur lequel nous nous sommes entendus, est vide, de 
même le fantasme est clos sur lui-même, le sujet qui passe à l'acte ayant basculé en son essence de 
sujet dans ce qui reste comme articulation de la pensée, à savoir l'articulation grammaticale de la 
phrase. 

Mais ce concept de grammaire pure, loin de s'articuler comme dans Husserl, avec la logique de la 
contradiction, laquelle s'articule à son tour sur une logique de la vérité, dans la mesure où ces 
concepts de logique et de grammaire tels que je suis en train de les faire fonctionner ici, dans la 
mesure où cette grammaire pure permet de bien situer les fantasmes et le moi qui en est la matrice, 
ce concept de grammaire donc doit fonctionner de façon inverse, c'est-à-dire permettre de constater 
qu'il y a de l'agrammatical, quelque chose que Husserl rejetterait donc qui est quand même encore 
du logique, et que la langue bien faite du fantasme ne peut empêcher ces manifestations de vérité 
que sont le mot d'esprit, l'acte manqué ou le rêve, manifestations par rapport auxquelles le sujet ne 
peut se situer que du côté d'un " je ne suis pas " . 

En effet, ce dont il s'agit dans l'inconscient, qu'il faut donc distinguer du Ça, ne relève pas de cette 
absence de signification où nous laisse la grammaire puisqu'il se caractérise par la surprise, qui est 
bien un effet de sens, et cette surprise que toute interprétation véritable fait immédiatement surgir a 



pour dimension, pour fondement, la dimension du je ne suis pas. C'est en ce lieu où je ne suis pas 
que la logique apparaît toute pure, comme non grammaire, et que (p197->) le sujet s'aliène à 
nouveau en un pense-chose, ce que Freud articule sous la forme de représentation de choses dont 
l'inconscient, qui a pour caractéristique de traiter les mots comme des choses, est constitué. 

En effet, si Freud parle des pensées du rêve, c'est que, derrière ces séquences agrammaticales, il y a 
une pensée dont le statut est à définir, en ce qu'elle ne peut dire ni donc je suis ni donc je ne suis 
pas, et Freud articule cela très précisément quand il dit que le rêve est essentiellement égoïstique, 
cela impliquant que le Ich du rêveur est dans tous les signifiants du rêve et y est absolument 
dispersé, et que le statut qui reste aux pensées de l'inconscient est celui d'être des choses. 

Ces choses cependant se rencontrent et sont prises dans un je logique qui constitue la fonction du 
renvoi et qui se lit à travers des décalages par rapport au je grammatical justement, et c'est à cela 
que sert ce je grammatical, de même que le rébus se lit et s'articule par rapport à une langue déjà 
constituée. C'est en tous les cas sur ce je non grammatical que s'appuie le psychanalyste, et chaque 
fois qu'il fait fonctionner quelque chose comme Bedeutung, faisant comme si les représentations 
appartenaient aux choses elles-mêmes, et faisant surgir ainsi ces trous dans le je du " je ne suis pas " 
où se manifeste ce qui concerne l'objet a. Car, en définitive, ce que toute la logique du fantasme 
vient suppléer, c'est l'inadéquation de la pensée au sexe ou l'impossibilité d'une subjectivation du 
sexe. C'est cela la vérité du " je ne suis pas ". 

Le langage, en effet, qui réduit la polarité sexuelle à un avoir ou n'avoir pas - la connotation 
phallique - fait mathématiquement défaut quand il s'agit d'articuler cette négation que je suis en 
train d'élucider, cette négation qui est celle, en définitive, qui fonctionne dans la castration. 

Or, c'est le langage qui structure le sujet comme tel et, dans les pensées du rêve où les mots sont 
traités comme des choses, nous aurons en ce point carrément affaire à une lacune, à une syncope 
dans le récit. Ainsi, alors que le " pas je " du ça de la grammaire tourne autour de cet objet noyau où 
nous pouvons retrouver l'instance de la castration, le pas je de l'inconscient est simplement 
représenté comme un blanc, comme un vide par rapport à où se réfère tout le je logique de la 
Bedeutung. C'est en ce point précis que se fait sentir la nécessité de rabattre la logique sur la 
grammaire et d'articuler, au moyen de la répétition, la (p198->) possibilité d'un effet de vérité, effet 
de vérité où l'échec de la Bedeutung à articuler le sexe fait apparaître le . 

Or ce qui donne la possibilité de penser le sujet en tant que produit de la grammaire ou en tant 
qu'absence référée par la logique, c'est le concept de répétition tel qu'il est articulé par Freud dans le 
terme de Wiederholungszwang. Cela nous oblige à introduire le modèle vide de l'aliénation dans 
l'élément d'une temporalité que le concept d'acte permet seul de cerner. Ma septième partie : 
l'aliénation et l'acte. 

C'est dans la mesure où l'objet a peut être pensé comme réel, c'est-à-dire comme chose, que le 
rapport du sujet à la temporalité peut être élucidé à travers précisément les rapports de la répétition 
au trait unaire. Nous restons donc dans l'élément d'une logique où temporalité et trace se 
conjoignent, dans une tentative pour structurer le manque sous la forme d'une archéologie où 
répétition et décalage se succèdent. 

Dans Freud même, la répétition n'a, en effet, rien à faire avec la mémoire où la trace a justement 
pour effet la non répétition. Un micro-organisme doué de mémoire ne réagira pas à un excitant la 
seconde fois comme la première. C'est l'atome de mémoire. Au contraire dans une situation d'échec 
qui se répète par exemple, la trace a une tout autre fonction : la situation première n'étant pas 



marquée du signe de la répétition, on doit dire que si elle devient la situation répétée, c'est que la 
trace se réfère à quelque chose de perdu du fait la répétition, et nous retrouvons ici l'objet a. 

C'est pourquoi ce qui se présente comme décalage dans la répétition même n'a rien à faire avec la 
similitude ou la différence, et nous retrouvons ici, dans le champ du sujet, le trait unaire comme 
repère symbolique. Celui-ci, je le rappelle, permet d'identifier des objets aussi hétéroclites que 
possible, tenant pour nulle jusqu'à leur différence de nature la plus expresse, pour les énumérer 
comme éléments d'un ensemble. Mais il faut descendre dans le temps pour constater d'une part, que 
la vérité ainsi obtenue et qui n'est autre que ce que les mathématiciens appellent effectivité, d'où le 
fait qu'un modèle permette d'interpréter un domaine, cette vérité n'a aucune prise sur le réel. En 
revanche, nous retrouvons (p199->) ici le modèle de l'aliénation qui pourrait s'imager sous la forme 
d'un K ce n'est ni pareil ni pas pareil ». Or ce n'est là rien d'autre que le graphe de la double boucle 
qui sert à représenter depuis fort longtemps dans Lacan la solidarité d'un effet directif à un effet 
rétroactif. Ce rapport tiers se retrouve, en effet, qui nous permet de faire surgir le trait unaire qu'en 
passant du 1 au 2 qui constitue la répétition du l, se présente un effet de rétroaction où le 1 revient 
comme non numérable, comme un en plus ou un en trop. 

Il en est de même dans toute opération signifiante où le trait dont se sustente ce qui est répété dans 
la marque, revient en tant que répétant sur ce qu'il répète, pour peu que le sujet comptant ait à se 
compter lui-même dans la chaîne, et c'est justement ce qui a lieu dans le passage à l'acte. 

Il y a en effet correspondance entre l'aliénation comme choix inéluctable du " je ne pense pas " et la 
répétition comme choix inéluctable du passage à l'acte. 

En effet, l'autre terme impossible à choisir est l'acting out corrélatif du je ne suis pas. C'est que 
l'acte, loin de se définir comme quelque manifestation de mouvement allant de la décharge motrice 
au détour du singe pour attraper une banane, cet acte ne peut se définir que par rapport à la double 
boucle où la répétition en vient à fonder le sujet, cette fois comme effet de coupure. 

Je vous rappelle ici quelques repères topologiques. La bande de Moebius peut être prise comme 
symbolique du sujet ; une double boucle en constitue le pôle unique. Or une division médiane de 
cette bande la supprime mais engendre une surface applicable sur un tore. Or la coupure qui 
engendre cette division suit le tracé de la double boucle, et l'on peut dire que l'acte est en lui-même 
la double boucle du signifiant. L'acte se donne en effet comme le paradoxe d'une répétition en un 
seul trait, et cet effet topologique permet de présenter que le sujet dans l'acte soit identique à son 
signifiant, ou que la répétition intrinsèque à tout acte s'exerce au sein de la structure logique par 
l'effet de rétroaction. 

L'acte est donc le seul lieu où le signifiant a l'apparence ou même la fonction de se signifier lui-
même, et le sujet dans cet acte est représenté comme l'effet de la division entre le répétant et le 
répété qui sont pourtant identiques. 

(p200->) Pour bien voir que cette structuration de l'acte vient remplir le modèle vide de l'aliénation, 
il nous faut encore faire un dernier pas. Freud, dans son texte Au-delà du principe de plaisir met en 
place cette conjonction basale pour toute la logique du fantasme entre la répétition et la satisfaction. 
Ici, en effet, la compulsion de répétition englobe le fonctionnement du principe de plaisir, c'est en 
ceci qu'il n'y a rien dans ce matériel inanimé que la vie rassemble, que la vie ne rende à son 
domaine de l'inanimé, mais elle ne le rend qu'à sa manière, nous dit Freud; cette manière, c'est de 
repasser par les chemins qu'elle a parcourus, la satisfaction étant à définir comme justement le fait 
de repasser par ces mêmes chemins. 



Or, nous venons de le voir, la répétition en tant qu'elle engendre le sujet comme effet de la coupure 
ou comme effet du signifiant est liée à la chute inéluctable de l'objet a, si bien que la métaphore du 
chemin est radicalement inadéquate. De plus, le modèle de la satisfaction que Freud nous propose 
n'est pas assurément un modèle organique celui, par exemple, de la réplétion d'un besoin comme le 
boire ou le dormir où la satisfaction se définit justement comme non transformée par l'instance 
subjective - nous n'avons pas affaire à cette solidarité d'un effet actif et rétroactif - mais précisément 
le point où la satisfaction s'avère la plus déchirante pour le sujet, celle de l'acte sexuel, et c'est par 
rapport à cette satisfaction que toutes les autres sont à mettre en dépendance au sein de la structure. 
C'est en ce point que la boucle se ferme; dans la lecture que je vous propose, la conjonction de la 
satisfaction sexuelle et de la répétition n'en fonctionne pas moins comme un axiome inexorable, 
puisque rien de moins qu'un fleuve de boue menacerait quiconque s'en écarte. 

C'est que nous n'avons affaire, encore une fois, qu'à une nouvelle traduction du dont nous avons 
déjà donné divers équivalents, et qui vient ici reprendre la disjonction entre le corps et la jouissance 
sous la forme d'une disjonction temporelle entre satisfaction obtenue et répétition poursuivie. 

On comprend mieux maintenant que, si cette satisfaction passe par ce qui se donne comme un acte, 
celui-ci ne peut être pensé comme acte qu'en fonction de l'ambiguïté inéluctable de ses effets. Si un 
acte se présente comme coupure, c'est dans la mesure où l'incidence de cette coupure sur la surface 
topologique du sujet en modifie la structure ou au contraire la laisse identique. Dès lors, nous 
retrouvons ici la liai-(p201->) son structurale entre l'acte et le registre de la Verleugnung. Il s'agit en 
effet, sous ce concept de penser le labyrinthe de la reconnaissance par un sujet, d'effets qu'il ne peut 
reconnaître puisqu'il est tout entier comme sujet transformé par son acte. Le passage à l'acte n'est 
donc, par rapport à la répétition, qu'une sorte de Verleugnung avouée, et l'acting out une sorte de 
Verleugnung déniée. 

C'est un redoublement - Verleugnung déniée - que je présente
comme corrélatif au niveau du sujet du redoublement de la méconnaissance par laquelle j'ai défini 
la dénégation freudienne. Et cette alternative de l'aliénation est encore une fois à mettre précisément 
en rapport avec le a que le sujet de l'acte sexuel est nécessairement, puisqu'il y entre comme produit, 
et qu'il ne peut qu'y répéter la scène oedipienne, c'est-à-dire la répétition d'un acte impossible. 

Si vous m'avez suivi, et sans qu'il soit nécessaire de reprendre tout ce qui a été dit ici même sur 
l'impossibilité de donner au signifiant homme et femme une connotation assignable, il est 
maintenant devenu évident que la formule l'inconscient ne connaît pas la contradiction est 
rigoureusement identique à celle tout aussi captieuse mais plus adéquate suivant laquelle " il n'y a 
pas d'acte sexuel " . 

M. Jacques Lacan - Je me réjouis que ces applaudissements prouvent que ce discours ait été de 
votre goût. C'est tant mieux. Au reste, même s'il ne l'avait pas été, il n'en restait pas moins ce qu'il 
est, c'est-à-dire excellent. Je dirai même plus. Je ne voudrais pas tellement le laisser apporter des 
rectifications et perfectionnements que l'auteur pourra y apporter. Je veux dire que, tel qu'il est, il a 
son intérêt et que, pour tous ceux qui ont assisté à la séance d'aujourd'hui, il sera certainement très 
important de pouvoir s'y référer pour tout ce que je dirai dans la suite. 

Maintenant, ma fonction étant justement, du fait de la place que j'ai définie tout à l'heure, de ne pas 
exclure tel ou tel appel à l'intérêt au niveau de ce que j'ai appelé à l'instant le goût, j'y ajouterai 
simplement quelques mots de remarques. 



Je souligne expressément qu'en dehors des personnes qui sont déjà invitées pour être d'ores et déjà 
en possession d'une carte, aucune personne ne sera invitée aux deux derniers séminaires fermés si 
elle ne m'a pas envoyé dans huit jours quelque question dont je n'ai nul besoin de préciser comment 
je la trouverai (p202->) pertinente ou pas pertinente - à la vérité je suppose qu'elle ne peut être que 
pertinente du moment qu'elle m'aura été envoyée ! 

Je vais faire la remarque suivante. On a parlé ici de nouvelle négation. Il va s'agir en effet de rien 
d'autre, dans les séminaires qui vont venir, que de l'usage précisément, de la négation, ou très 
précisément de ceci, c'est comment ce pas de la logique qui a été constitué par l'introduction de ce 
qu'on appelle de la façon la plus grossièrement impropre, j'ose le dire, et je pense qu'aucun logicien 
sensible ne me contredira, les « quantificateurs » - contrairement à ce que le mot semble indiquer, 
ce n'est essentiellement pas de la quantité qu'il s'agit dans cet usage des quantificateurs - par contre 
j'aurai à vous produire, et ceci dès la prochaine fois, l'importance qu'il y a - au moins d'une façon 
très éclairante, d'avoir été liée au tournant qui a fait apparaître la fonction de quantificateur - dans le 
terme de la double négation précisément en ceci qui est à notre portée - il est bien singulier que ce 
soit au niveau de la grammaire que ce soit le plus sensible - qu'il n'est d'aucune façon possible de 
s'acquitter de ce qu'il en est de la double négation en disant par exemple qu'il s'agit là d'une 
opération qui s'annule, et qu'elle nous ramène et nous rapporte à la pure et simple affirmation. En 
effet, ceci est déjà présent et tout à fait sensible, fût-ce au niveau de la logique d'Aristote, pour 
autant qu'à nous mettre en face des quatre pôles constitués par l'universel, le particulier, l'affirmatif 
et le négatif, elle nous montre bien qu'il y a une autre position, celle de l'universel et du particulier, 
en tant qu'elles peuvent se manifester par cette opposition de l'universel et du particulier par l'usage 
d'une négation, ou que le particulier peut être défini comme un pas tous et que ceci est 
véritablement à la portée de notre main et de nos préoccupations. 

Dans le moment où nous sommes de notre énoncé sur l'acte psychanalytique, est-ce que c'est la 
même chose de dire que tout homme n'est pas psychanalyste - principe de l'institution des sociétés 
qui portent ce nom - ou de dire que tout homme est non psychanalyste ? 

Ce n'est absolument pas la même chose. La différence réside précisément dans le pas tous qui fait 
passer le fait que nous mettons en suspens, que nous repoussons l'universel, ce qui introduit la 
définition, en cette occasion, du particulier. 

(p203->) Ce n'est pas aujourd'hui que je vais pousser plus loin ce dont il s'agit dans l'occasion, mais 
il est bien clair qu'il s'agit là de quelque chose que j'ai d'ores et déjà indiqué, qui vous est déjà 
amorcé par plusieurs traits de mon discours, quand j'ai par exemple insisté sur ceci que, dans la 
grammaire, le sujet de l'énonciation n'était nulle part plus sensible que dans l'usage de ce ne que les 
grammairiens ne savent pas - parce que naturellement, les grammairiens sont des logiciens, c'est ce 
qui les perd, cela nous laisse de l'espoir que les logiciens aient une toute petite idée de la grammaire 
; c'est en quoi nous mettons justement ici notre espoir, c'est-à-dire que c'est cela qui nous ramène au 
champ psychanalytique - bref ils appellent ce ne explétif, qui s'exprime si bien dans l'expression par 
exemple : je serai là - ou je ne serai pas là - avant qu'il ne vienne, employé dans un sens qui veut 
dire exactement : avant qu'il vienne; car c'est là uniquement que ça prend son sens, cet « avant qu'il 
ne vienne », qui introduit ici la présence de moi en tant que sujet de l'énonciation c'est- à-dire en 
tant que ça m'intéresse, c'est d'ailleurs là qu'il est indispensable, que je suis intéressé à ce qu'il 
vienne ou à ce qu'il ne vienne pas. 



Il ne faut pas croire que ce ne soit saisissable que là, dans ce point bizarre de la grammaire française 
où on ne sait qu'en faire et où aussi bien on peut l'appeler explétif ce qui ne veut pas dire autre chose 
que ceci que après tout ça aurait le même sens si on ne s'en servait pas. 

Or, précisément, tout est là : ça n'aurait pas le même sens. De même dans cette façon qu'il y a 
d'articuler la quantification qui consiste à en séparer les caractéristiques, et même, pour bien 
marquer le coup, à ne plus exprimer la quantification que par ces signes écrits qui sont le pour 
l'universel et le pour le particulier. 

Ceci suppose que nous l'appliquions à une formule qui, mise entre parenthèses, peut être en général 
symbolisée par ce qu'on appelle fonction. 

Quand nous essayons de faire la fonction qui correspond à la proposition prédicative, c'est bien par 
là que les choses se sont introduites dans la logique puisque c'est là-dessus que repose le premier 
énoncé des syllogismes aristotéliciens, nous sommes amenés, cette fonction, à l'introduire, tout au 
moins disons qu'historiquement elle s'est introduite à l'intérieur de la parenthèse affectée par le 
quantificateur, très (p204->) précisément au niveau du premier écrit ou Peirce a poussé en avant 
l'attribution à Mitchell - qui d'ailleurs n'avait pas dit tout à fait ça - d'une formulation qui est celle-ci 
: pour dire que tout homme est sage, nous 

mettons le quantificateur - il n'était pas admis comme algorithme à l'époque, mais qu'importe - et 
nous mettons dans la parenthèse - c'est-à-dire la réunion, la non confusion, contraire de 
l'identification, je 

l'écris sous la forme qui vous est plus familière : v - , donc nous avons : ce qui veut dire que, pour 
tout objet i, il est ou bien non homme, ou bien sage. 

Tel est le mode significatif sous lequel s'introduit historiquement et d'une façon qualifiée l'ordre de 
la « quantification », mot que je ne prononcerai jamais qu'entre guillemets jusqu'au moment où il 
me viendra quelque chose, que la visitation, la même que quand j'ai donné son titre à ma petite 
revue, fera peut-être admettre par les logiciens je ne sais quelle qualification qui serait tellement 
plus saisissante que «quantification» qu'on pourrait peut-être la suppléer. 

Mais, à la vérité, je ne peux à cet égard que me laisser moi-même en attente, en gésine; cela me 
viendra tout seul ou cela ne me viendra jamais. Quoi qu'il en soit, vous retrouverez là ce point 
d'accent que j'ai déjà introduit précisément à propos d'un schéma qui est de la période où Peirce 
était en quelque sorte lui aussi en gésine de la quantification, à savoir ce qui m'a permis, dans le 
schéma quadripartite que j'ai inscrit l'autre jour concernant l'articulation de tout trait est vertical 
avec ceci que je vous ai fait remarquer, que c'est proprement sur le fait de reposer sur le pas de trait 
que toute l'articulation de l'opposition de l'universel, du particulier, de l'affirmatif et du négatif se 
basait dans le schéma tout au moins qui était alors donné par Peirce, schéma peircien que j'ai mis 
depuis longtemps en avant de certaines articulations, autour dupas de sujet, autour de l'élimination 
de ce qui fait l'ambiguïté de l'articulation du sujet dans Aristote, encore que, quand vous lisez 
Aristote, vous voyez qu'il n'y a aucune espèce de doute que la même mise en suspens du sujet était 
d'ores et déjà là accentuée, que l'ipokimenon ne se confond nullement avec l'ousis (ousia -selon 
autre source ). 

C'est autour de cette mise en question du sujet comme tel, à savoir sur la différence radicale 
concernant cette sorte de négation qu'il conserve à l'égard de la négation en tant qu'elle se porte sur 
le prédicat, (p205->) c'est là autour que nous allons pouvoir faire tourner quelques points essentiels 



en des sujets qui nous intéressent tout à fait essentiellement, à savoir celui dont il s'agit, dans la 
différence de ceci que pas tous ne sont psychanalystes - non licet omnibus psychanalytas esse - ou 
bien : il n'en est aucun qui soit psychanalyste. 

Pour certains qui peuvent trouver que nous sommes dans une forêt qui n'est pas la leur, je ferai tout 
de même remarquer quelque chose quant au sujet de ce rapport, de ce grand nœud, de cette boucle 
qu'a tracée notre ami Jacques Nassif, en réunissant ceci, ce fait si troublant que Freud a énoncé 
quand il a dit que l'inconscient ne connaît pas la contradiction, qu'il ait osé, comme ça, lancer cette 
arche, ce pont, à ce point-cœur de la logique du fantasme, sur lequel s'est terminé mon discours de 
l'année dernière, en disant qu'il n'y a pas d'acte sexuel. 

Il y a bien là un rapport, et le rapport le plus étroit, de cette béance du discours dont il s'agit, de 
représenter les rapports du sexe avec cette béance pure et simple qui s'est définie du progrès pur de 
la logique elle- même, car c'est par un procès purement logique qu'il se démontre - et je vous le 
rappellerai incidemment pour ceux qui n'en auraient pas la moindre idée - qu'il n'y a pas d'univers 
du discours - bien sûr, pour le discours, il est exclu, le pauvre, qu'il s'aperçoive qu'il n'y a pas 
d'univers -, mais c'est justement là la logique qui nous permet de démontrer de façon très aisée, très 
rigoureuse et très simple qu'il ne saurait y avoir d'univers du discours. 

Ce n'est donc pas parce que l'inconscient ne connaît pas la contradiction que le psychanalyste est 
autorisé à se laver les mains de la contradiction, ce qui, je dois le dire d'ailleurs, ne le concerne que 
d'une façon tout à fait lointaine; je veux dire que, pour lui, cela lui semble le cachet, le blanc-seing, 
l'autorisation donnée à couvrir de toutes les façons qui lui conviennent, à couvrir de son autorité, la 
confusion pure et simple. 

Là est le ressort autour de quoi tourne cette sorte d'effet de langage qu'implique mon discours. 
J'illustre. Ce n'est pas parce que l'inconscient ne connaît pas la contradiction; ce n'est pas étonnant, 
nous le touchons du doigt, comment ça se fait ; ça ne se fait pas n'importe comment; tout de suite je 
le touche à ceci parce que c'est au principe même de ce qui est inscrit dans les premières 
formulations de ce dont il s'agit concernant l'acte sexuel ; c'est que (p206->) l'inconscient, nous dit-
on, c'est ça, l'Oedipe, le rapport de l'homme et de la femme, il le métaphorise ; c'est cela que nous 
trouvons au niveau de l'inconscient dans les rapports de l'enfant et de la mère ; le complexe 
d'Œdipe, c'est ça d'abord, c'est cette métaphore. Ce n'est tout de même pas une raison pour que le 
psychanalyste ne les distingue pas, ces deux modes de présentation. Il est même là pour ça, 
expressément. Il est là pour faire entendre à l'analysant les effets métonymiques de cette 
présentation métaphorique. 

Il peut même, plus loin, être l'occasion de confirmer sur tel objet le ressort contradictoire inhérent à 
toute métonymie, le fait qu'il en résulte que le tout n'est que le fantôme de la partie, de la partie en 
tant que réel . Le couple n'est pas plus un tout que l'enfant n'est une partie de la mère. Voilà ce que 
rend sensible la pratique psychanalytique, et c'est profondément la vicier, qu'au nom du fait que 
c'est de cela qu'il s'agit, d'affirmer le contraire, c'est-à-dire de désigner dans les rapports de l'enfant 
et de la mère ce qui ne se trouve pas ailleurs, là où on s'attendrait à le trouver, à savoir l'unité 
fusionnelle dans la copulation sexuelle. Et c'est d'autant plus erroné de le représenter par les 
rapports de l'enfant et de la mère, qu'au niveau de l'enfant et de la mère, cela existe encore moins. 

J'ai assez souligné la chose en faisant remarquer que c'est une pure fantaisie de l'heure 
psychanalytique que d'imaginer que l'enfant est si bien que ça là-dedans, qu'est-ce que vous en 
savez? Il y a une chose certaine, c'est que la mère ne s'en trouve pas forcément tout ce qu'il y a de 



plus à l'aise et qu'il arrive même un certain nombre de choses sur lesquelles je n'ai pas à insister, 
qu'on appelle les incompatibilités foeto-maternelles, qui montrent assez que ce n'est pas du tout clair 
que ce soit la base biologique qu'il faille tout naturellement se représenter comme étant le point de 
l'unité béatifique. 

Aussi bien ai-je besoin de vous rappeler à cette occasion - parce que c'est la dernière, peut-être - que 
dans les estampes japonaises, c'est-à-dire à peu près les seules Oeuvres d'art fabriquées, écrites, 
qu'on connaisse où quelque chose soit tenté pour nous représenter ce qu'il ne faudrait pas croire du 
tout que je déprécie : la fureur copulatoire. Il faut dire que ce n'est pas à la portée de tout le monde. 
Il faut être dans un certain ordre de civilisation qui ne s'est jamais engagée dans une certaine 
dialectique que j'essaierai de vous définir plus précisément un jour incidemment (p207->) comme 
étant la chrétienne. Il est très étrange que, chaque fois que vous voyez ces personnages qui 
s'étreignent de façon si véritablement saisissante et qui n'a rien à faire avec l'esthétisme 
véritablement dégueulasse qui est celui des habituelles représentations de ce qui se passe à ce 
niveau dans notre peinture, chose curieuse, vous avez très souvent, presque toujours, dans un petit 
coin de l'estampe, un petit personnage tiers; quelquefois ça a l'air d'être un enfant, et peut-être même 
que l'artiste, histoire de rire un peu - car après tout, vous allez voir que peu importe comment on le 
représente -, ce troisième personnage, nous nous doutons que ce dont il s'agit là, c'est justement de 
quelque chose qui supporte ce que j'appelle l'objet a, et très précisément sous la forme où il est là 
vraiment substantiel, où il fait qu'il y a dans la copulation interhumaine ce quelque chose 
d'irréductible qui est précisément lié à ceci que vous ne la verrez jamais arriver à sa complétude, et 
qui s'appelle tout simplement le regard. Et c'est pour ça que ce petit personnage est quelquefois un 
enfant et quelquefois, tout à fait bizarrement, énigmatiquement pour nous qui reluquons ça derrière 
nos lunettes, simplement un petit homme tout à fait homme, construit et dessiné avec les mêmes 
proportions que le mâle qui est là en action; simplement tout à fait réduit. Illustration sensible de 
ceci qui est véritablement basal et nous force à réviser le principe dit de non contradiction, au moins 
de ce qu'il en est du champ de ce dont il s'agit là, un point radical à l'origine de la pensée et qui 
s'exprimerait, pour employer une formule colloquial, familière : « jamais deux sans trois ». Vous 
dites ça sans y penser. Vous croyez simplement que ça veut dire que si vous avez déjà eu deux 
emm... vous en aurez forcément un troisième. Non! Ce n'est pas ça du tout que ça veut dire! Ça veut 
dire que, pour faire deux, il faut qu'il y en ait un troisième. 

Vous n'avez jamais pensé à ça. C'est pourtant là dessus qu'est exigé que nous introduisons dans 
notre opération ce quelque chose qui tienne compte de cet élément intercalaire que nous allons 
pouvoir saisir, bien sûr, à travers une articulation logique, parce que si vous vous attendez à 
l'attraper dans la réalité, comme ça dans un coin, vous serez toujours floué, parce que précisément la 
réalité, comme chacun sait, elle est construite sur votre je, sur le sujet de la connaissance, et elle est 
précisément construite pour faire que vous ne le trouviez jamais. 

Seulement nous, comme analystes, c'est notre rôle. Nous, nous en avons la ressource.
note : bien que relu, si vous découvrez des erreurs manifestes dans ce séminaire, ou si vous 
souhaitez une précision sur le texte, je vous remercie par avance de m'adresser un émail. 

Haut de Page 

commentaire 


